جمهورية العراق وزارة التعليم العالي والبحث العلمي جامعة الأنبار كلية العلوم الإسلامية





ISSN: 2071-6028 رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق في بغداد (١٢٢٥) سنة ٢٠٠١م السنة التاسعة، المجلد التاسع، العدد الثامن والثلاثون





كانون الأول ٢٠١٨م



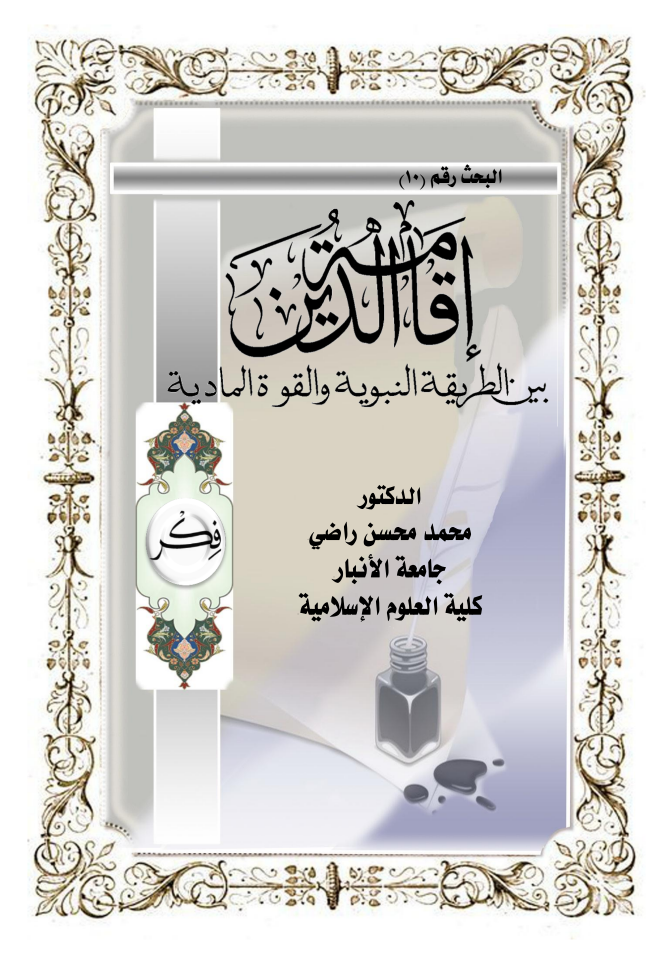
رئيس التحرير الأستاذ الدكتور فراس يحيى عبد الجليل

مدير التحرير الأستاذ المساعد الدكتور عبد الستار إبراهيم صالح

### أعضاء ١. أ . د . خليل رجب حمدان ٢. أ.د. صادق خلف أيوب هيئة التحرير ٣. أ.د. قاسم صالح على ٤. أ.د. عبد الرحمن حمدي شافي ٥. أ.د. أحمد طوران أرسلان الهيئة ٦. أ.د. عبد الله كريم عليوي الاستنشارية ٧٠ أ.د. عبد الله محمد علي الفلاحي ٨. أ.م.د. صلاح الدين نامق خميس ١. أ. د. حمدي صالح مجيد ۲. أ. د. صبحي فندي ٣. أ. د. مشعان سعود عبد ٤. أ. د. أحمد عبدالملك السعدي ٥. أ.د. عبد المنعم خليل إبراهيم ٦. أ.م.د. عمر على محمد



| الصفحة         | بحث في | الباحث                                                   | البحث                                                                                                  | ت  |
|----------------|--------|----------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| £A_1           | تفسير  | أ.د فراس يحيى عبد الجليل<br>والسيدة سمر سامي صبار        | الأثار الواردة عن الصحابة والتابعين<br>رضي الله عنهم في سورة الحجر<br>جمعاً ودراسة                     | ١  |
| AA_£9          | تفسير  | أ.م.د. خالد إبراهيم مسلم                                 | ألفاظ السوم في القرآن الكريم<br>دراسة موضوعية                                                          | ۲  |
| 148_44         | تفسير  | الدكتور جعفر عايد بدوي دسه                               | الجوانب التربوية الدعوية في حوارات<br>إبراهيم عليه السلام في القرآن الكريم<br>( دراسة تفسيرية موضوعية) | ٣  |
| 14-140         | فقه    | أ.د صادق خلف أيوب<br>والسيدة سمية يونس أحمد              | الابتكارات العلمية الحديثة المتعلقة<br>بقراءة القرآن الكريم                                            | ٤  |
| 188-141        | فقه    | أ.د. صبحي فندي خضر<br>والسيد ماهر ارميض شيحان            | أحكام القروض المعاصرة في العراق بين<br>الفقه الإسلامي والاقتصاد المعاصر                                | ٥  |
| PA1_A77        | فقه    | أ.م.د. معاذ عبدالستار شعبان                              | الحصانة البرلانية في الفقه الإسلامي                                                                    | ٦  |
| <b>*48_**</b>  | عقيدة  | أ.م.د. محمد سلمان داود<br>والسيد عبد القادر أكرم إبراهيم | القضاء والقدر عند الخازن في تفسيره                                                                     | ٧  |
| 0.64_377       | عقيدة  | أ.م.د. تكليف لطيف رزج<br>والسيد فرقد فاضل نافع           | شرح بعض أسماء الله الحسنى<br>في عارضة الأحوذي                                                          | ٨  |
| 77_770         | فكر    | أ.م.د. عبد الملك محمود محمد                              | نماذج من التغيير الاجتماعي<br>في دولة النبوة                                                           | ٩  |
| <b>{+7_477</b> | فكر    | م.د. محمد محسن راضي                                      | إقامة الدين<br>بين الطريقة النبوية والقوة المادية                                                      | 1. |









#### د. محمد محسن راضی

هذا البحث دراسة تُسلط الضوء على أبرز الأعمال التي قام بها النبي ﷺ منذ بعثته حتى من الله تعالى عليه بنصره وإعزاز دينه، ومقارنة ذلك بعمل بعض الجماعات المعاصرة التي تتخذ من القوة المادية والعنف المسلح طريقة لإقامة الدين، وبيان بطلان هذه الطريقة بالدليل الشرعي، ومن خلال مناقشة نماذج من حججهم وذرائعهم.

## RESURRECTION OF ISLAM BETWEEN THE PROPHETIC METHOD AND ARMED VIOLENCE

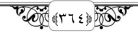
Written by: Dr. Mohammed M. Radhi

#### **Summary**

This research is a study that shows the most prominent works done by the Prophet since his message, even from God Almighty to him by his victory, and comparing it with some contemporary groups that adopt armed violence, and rebuttal their arguments and justifications.

Email: hmudi72@gmail.com

Google Scholar: DR. Mohammed Mohsin Radhi - Phone: +9647724993034 (Whatsapp, Telegram)







# بِنُمُ لِسُّلًا لِيَّالًا لِيِّحَالًا لِيَّالًا لِيَّاللًا لِيَّالِي لِيَّاللِي لِيَّالِي لِيَالِي لِيَّالِي لِيْلِي لِيَّالِي لِيْلِي لِيَّالِي لِيْلِي لِيْلِي لِيَّالِي لِيْلِيلِي لِيَّالِي لِيَّالِي لِيَّالِي لِيَّالِي لِيَّالِي لِيِّلِي لِيلِي لِيِّلِي لِيِّلِي لِيلِي لِيلِيلِي لِيلِي لِيلِيلِي لِيلِي لِيلِيلِي لِيلِيلِي لِيلِيلِي لِيلِيلِي لِيلِيلِي لِيلِيلِيلِيلِي لِيلِيلِي لِيلِيلِي لِيلِيلِي لِيلِيلِي لِيلِيلِي لِيلِيلِيلِي لِيلِيلِيلِيلِي لِيلِيلِي لِيلِي لِيلِيلِي لِيلِيلِي لِيلِيلِي لِيلِيلِي لِيلِيلِيلِي لِيلِيلِي لِيلِيلِي

#### مقدمة

الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين، وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد: فإنَّ قضية إقامة الدين وجَعْلِهِ موضِع التطبيق والتنفيذ في الحياة تُعدُّ من أكبر القضايا التي تشغل الأمة الإسلامية، وعلى المستويات كاقة، ولكنها أخذت منحى خطيراً عندما تحولت إلى وسيلة لبعض الحركات والجماعات لتحقيق أهداف شخصية أو محلية أو دولية، فجرَّتْ على الأمة الويلات، وصار زادها النكبات، وأبيحت بها الدماء، وانتُهكت الحرمات، وضييعت الثروات، ومكّنت أعداء الأمة من رقابها.

ويأتي هذا البحث: (إقامة الدِّين بين الطَّريقة النَّبوية والقوة الماديَّة)، لمعالجة هذه المشكلة في ضوء الشريعة الإسلامية وسيرة المصطفى ، بما يهدف إليه من:

- ١- بيان مفهوم إقامة الدين.
- ٢- تسليط الضوء على الأعمال التي قام بها النبي ه منذ بعثته حتى من الله تعالى عليه بنصره واعزاز دينه.
- ٣- وإثبات بطلان الدعوات المعاصرة التي تتخذ من القوة المادية، والعنف المسلح طريقة لإقامة الدين، بالدليل الشرعي، ومن خلال مناقشة نماذج من حججهم وذرائعهم.

### وتتجلى أهمية البحث بما يأتى:

- ١- معرفة الطريقة الشرعية لإقامة الدين بما يحقق وحدة الأمة ويمنع تفرقها وتشتتها.
- ٢- يوفر البديل الشرعي للشباب المسلم المندفع عن التوجهات التي تفتك بالأمة
   وتُعيق نهضتها.





وقد اتبعت في هذه الدراسة منهجية تقوم على تتبع أبرز أعمال النبي ، منذ بداية الدعوة حتى هجرته إلى المدينة المنورة، وتحليلها للوقوف على المراحل الواجب مراعاتها في حاضرنا المعاصر لإقامة الدين.

وفي ضوء ما سبق قد جاءت خطة البحث في مقدمة وتمهيد ومبحثين وخاتمة، التمهيد: في بيان المفاهيم الواردة في عنوان البحث، المبحث الأول: الطريقة النبوية في إقامة الدين، وفيه ثلاثة مطالب، والمبحث الثاني: شبهات مشروعية استعمال القوة المادية في إقامة الدين، وفيه أربعة مطالب، ثم ختمت البحث بخاتمة تضمّنت أبرز النتائج.

والله أسأل أن أكون قد وُفقتُ في هذا البحث، ليكون خطوة في طريق إقامة الدين وِفْق الطريقة النبوية، وأن يكون خالصاً لوجهه الكريم وليس لأحد غيره فيه شيئاً.







تەھىد:

### في بيان المفاهيم الواردة في عنوان البحث

أولاً: إقامة الدين:

المراد بإقامة الدين جعل الدين الإسلامي موضع التطبيق والتنفيذ، بحيث يكون هو النظام الذي تسير عليه حياة المجتمع، وبه تُعالج جميع مشاكله، على مستوى الفرد والجماعة، قال تعالى: ﴿شَرَعَ لَكُمْ مِّنَ ٱلدِّينِ مَا وَصَّىٰ بِهِ فُوعًا وَٱلَّذِى أَوْحَيُنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ فُوعًا وَٱلَّذِى أَوْحَيُنَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ إِلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

نصَّ الإمام الطبري (تـ٣١٠ه) على أنَّ إقامة الدين تعني: أن اعملوا به على ما شرع لكم وفرض، (١) وقال الطاهر بن عاشور (تـ٣٩٣ه): "إقامة الشيء: جعله قائماً، وهي استعارة للحرص على العمل به كقوله: ويقيمون الصلاة". (١)

وبين السعدي في تفسيره أنَّ قوله تعالى: ﴿ أَنَ أَقِيمُواْ ٱلدِّينَ ﴾، تعني الأمر بإقامة جميع شرائع الدين أصوله وفروعه، وأنَّه يشمل الأمر بإقامته على أنفسنا، والاجتهاد في إقامته على الآخرين (٢).

<sup>(</sup>۳) ينظر: تفسير السعدي (تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان)، عبد الرحمن بن ناصر السعدي (تـ۱۳۷٦هـ)، تح: عبد الرحمن بن معلا اللويحق، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط١، ١٤٢٠هـ-٢٠٠٠م، ٧٥٤.



<sup>(</sup>۱) ينظر: تفسير الطبري (جامع البيان في تأويل القرآن) أبو جعفر محمد بن جرير الآملي الطبري (تـ۳۱۰هـ)، تح: محمود محمد شاكر، راجعه وخرّج أحاديثه ودرس أسانيده: أحمد محمد شاكر، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط۱، ۱۶۲۰هـ-۲۰۰۰م، ۲۰/۲۱م.

<sup>(</sup>۲) التحرير والتنوير (تحرير المعنى السديد وتنوير العقل الجديد من تفسير الكتاب المجيد)، محمد الطاهر بن عاشور (تـ۱۳۹۳هـ)، الدار التونسية للنشر، تونس، بلا طبعة، ۱۹۸٤م، ۲۰/۲۰.





ويقول المودودي (تـ١٣٩٩هـ) في تفسير هذه الآيات: "عندما أمر الأنبياء بإقامة هذا الدين والتأكد من إقامته لم يكن يعني ذلك وجوب تطبيقه على أنفسهم فحسب، أو دعوة الآخرين ليقبلوه فحسب، بل بمجرد أن يقبل الناس هذا الدين يُتوقع من الأنبياء اتخاذ خطوة إلى الأمام للتنفيذ العملي، وتطبيق الدين الشامل، فهدفهم هو التأكد من أنّه قد طُبُق واستمر مطبقاً، وليس هناك أدنى شك في أنّ الدعوة والتبشير بهذا الدين مهمة جداً كمرحلة أولى في هذا العمل، والتي لا يمكن بدونها الوصول إلى المرحلة الثانية، إلا أنّه مهما كان فهم المرء محدوداً سيرى أنّ الدعوة والتبشير ليست هي هدف هذا الأمر... إنّما الهدف هو رؤية هذا الدين قائماً وأن يستمر قائماً"(۱).

ويرى الباحث أنَّ في قوله تعالى: ﴿وَلَا تَتَفَرَّقُواْ فِي ﴾، بعد قوله: ﴿أَنَ أَقِيمُواْ الدِّينَ ﴾، مناسبة لطيفة، فكأنَّ المولى تعالى يُرشدنا إلى أنَّ التفرّق هو نتيجة عدم إقامة الدين فمهما أقمنا الدين حقاً فإنَّنا نأمن الفُرقة والتشتت، والله تعالى أعلم.

ثانياً: الطريقة النبوية:

وبعد أنَّ صار واضحاً أنَّ إقامة الدين تعني العمل به، فلا شكَّ أنَّها فريضة شرعية، ومن ثَمَّ لابُدَّ من الرجوع للشرع لمعرفة كيفية إقامة الدين ليكون موضع التطبيق والتنفيذ، وهذا يعني استنطاق سيرة النبوية لمعرفة الخطوات العملية التي قام بها النبي حتى منَّ الله تعالى عليه بنصره وإقامة دينه.

ثالثاً: القوة المادية:

والمراد بذلك الطريقة التي سلكتها بعض الجماعات في واقعنا المعاصر، حيث اتخذت من القوة المادية والعنف المسلح طريقة لإقامة الدين، وهذه الدراسة ستكشف بالدليل الشرعي بطلان هذه الطريقة، ثُمَّ مناقشة نماذج من حججهم؛ لبيان عدم صلاحيتها للاستدلال على هذه الطريقة المخالفة للطريقة النبوية.

<sup>(</sup>۱) ينظر: تفهيم القرآن، أبو الأعلى المودودي، ٤٨٨/٤، نقلاً عن كتاب: التفسير السياسي للدين، وحيد الدين خان، دار الرسالة الربانية، القاهرة، مصر، ط١، ١٤١١هـ-١٩٩١م، ٧٥.







### الطريقة النبوية في إقامة الدين

إنَّ تتبع سيرة النبي ﴿ واستقرائها يُظهر أنَّه سلك في إقامة الدين طريقاً واضحاً محدداً، لم يَحِدْ عنه ولم يرضَ عنه بديلاً، تضمَّن ثلاث مراحل تُوجِّت بهجرته وإقامة دين الله تعالى بإقامة دولة الإسلام في المدينة المنورة صلَّى الله على ساكنها، وهذه المراحل هي: التثقيف والإعداد، والجهر بالدعوة والتفاعل مع المجتمع، وطلب النصرة، وفيما يأتي هذه المراحل كما دلَّت عليها سيرة المصطفى ﴿

#### المطلب الأول:

#### المرحلة الأولى: التثقيف والإعداد

إنَّ الباحث في السيرة النبوية الشريفة، يجد أنَّ النَّبيَّ وبعد أنَّ تشرَّف بنزول الوحي، قام بأعمال بارزة محددة تركزت على التثقيف والإعداد، وفيما يأتي بيان ذلك: أولاً: الأمر الرباني بتبليغ الرسالة:

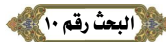
بعد بنزول الوحي على النبي على يقيناً أنّه أصبح نبياً لله تعالى، وجاء جبريل عليه السلام للمرة الثانية بما أنزله الله على نبيه على نبيه الله الله على نبيه الله الله على نبيه الله الله على أَمُرَّتُونُ فَرُ فَأَنذِرُنَ وَرَبَّكَ فَكُرِّرَ وَثِيَابَكَ فَطَهِّرُ [المدثر:١-٢]، فكانت هذه الآيات إيذاناً للرسول الله بأنّ أمامه عمل عظيم، يستدعي اليقظة والتشمير، والإنذار والإعذار، لَيَحمل الرسالة، ويوجّه الناس، فمثلت الأمر الأول بتبليغ الدعوة، والقيام بتكاليفها (١).

ثانياً: اختيار العناصر وشمولها غالب شرائح المجتمع:

أ– اختيار العناصر:

<sup>(</sup>۱) ينظر: فقه السيرة، محمد الغزالي السقا (ت١٤١٦هـ)، تخريج الأحاديث: محمد ناصر الدين الألباني، دار القلم، دمشق، ط۱، ١٤٢٧هـ، ۹۷. فقه السيرة النبوية مع موجز لتاريخ الخلافة الراشدة، محمد سعيد رمضان البوطي، دار الفكر، دمشق، ط٢٠، ٢٦٦هـ، ٦٩. السيرة النبوية عرض وقائع وتحليل أحداث، علي محمد الصلابي، دار المعرفة، بيروت، ط٧، ١٢٩هـ-٢٠٨م، ٢٠٨٤م، ٨٤-٨٦.





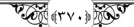




كان اختيار العناصر يقوم على الاصطفاء فقام النبي بله بعرض الإسلام على ألصق الناس به وأقربهم إليه، من أهل بيته وأصدقائه، فدعا إليه كل مَنْ تَوَّسَم فيه خيراً بالاستجابة لهذه الدعوة، مِمَنْ لم تخالجهم ريبة قطّ في مكانة النبي بله، وجلال نفسه، وصدق خبره، وفي مقدمة هؤلاء زوج النبي بله أم المؤمنين خديجة بنت خويلد، ومولاه زيد بن حارثة، وابن عمه علي بن أبي طالب وكان صبياً يعيش في كفالته، وصديقه المُقرَّب أبو بكر الصديق رضي الله عنهم أجمعين (۱).

وسلك الصديق المنهج ذاته في الدعوة (٢)، يقول ابن إسحاق (٢٥١ه): "وكان أبو بكر رجلاً مُآلفاً لقومه، محبباً سهلاً، وكان أنسب قريش لقريش، وأعلم قريش بما كان فيها من خير أو شر، وكان رجلاً تاجراً، ذا خلق ومعروف، وكان رجال قومه يأتونه ويألفونه لغير واحد من الأمر لعلمه وتجارته وحسن مجالسته، فجعل يدعو إلى الإسلام مَنْ وثق به من قومه ممن يغشاه ويجلس إليه، فأسلم على يديه فيما بلغني الزبير بن العوام، وعثمان بن عفان، وطلحة بن عبيد الله، وسعد ابن أبي وقاص، وعبد الرحمن بن عوف، ومعهم أبو بكر، فانطلقوا حتى أتوا رسول الله ، فعرض عليهم الإسلام، وقرأ عليهم القرآن، وأنبأهم بحق الإسلام، وبما وعدهم الله من كرامة فآمنوا، وأصبحوا مقرين بحق الإسلام، فكان هؤلاء النفر الثمانية الذين سبقوا إلى الإسلام فصلوا وصدقوا رسول الله ، وآمنوا بما جاء من عند الله تعالى "(٣).

<sup>(</sup>٣) سيرة ابن إسحاق (كتاب السير والمغازي)، محمد بن إسحاق بن يسار المطلبي بالولاء، المدني (تـ١٥١هـ)، تح: سهيل زكار، دار الفكر، بيروت، ط١، ١٣٩٨هـ-١٩٧٨م، ١٤٠. وينظر أيضاً: السيرة النبوية لابن هشام، ٢٥٠-٢٥٦. فقه السيرة للغزالي، ١٠٣. الرحيق المختوم، ٦٥-٦٦.



<sup>(</sup>۱) ينظر: السيرة النبوية، جمال الدين أبو محمد عبد الملك بن هشام بن أيوب الحميري المعافري، (ت٦١٦هـ)، تح: مصطفى السقا وآخرون، مصطفى البابي الحلبي وأولاده، مصر، ط٢، ١٣٧٥هـ ١٩٥٥م،١/،٢٤٥، ٢٤٥، ٢٤٩، فقه السيرة للغزالي، ١٠٢-١٠٣. فقه السيرة للبوطي، ٨٨. الرحيق المختوم، صفي الرحمن المباركفوري (ت٢٤٦هـ)، دار الهلال، بيروت، ط١، ٥٠، المنهج الحركي للسيرة النبوية، منير محمد الغضبان (ت١٤٣٥هـ)، مكتبة المنار، الأردن، ط٦، ١٤١١هـ ١٩٩٠م، ١/١٢٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المنهج الحركي للسيرة النبوية، ٢١/١-٢٢.





ومن أوائل المسلمين أيضاً بلال بن رباح الحبشي، وأبو عبيدة عامر بن الجراح من بني الحارث بن فهر، وأبو سلمة بن عبد الأسد، والأرقم بن أبي الأرقم المخزوميان، وعثمان بن مظعون وأخواه قدامة وعبد الله، وعبيدة بن الحارث بن المطلب بن عبد مناف، وسعيد بن زيد العدوي، وامرأته فاطمة بنت الخطاب العدوية أخت عمر بن الخطاب، وخباب بن الأَرَتِّ، وعبد الله بن مسعود الهذلي، وخلق سواهم، وأولئك هم السابقون الأولون، وهم من جميع بطون قريش وعدَّهم ابن هشام أكثر من أربعين نفراً(۱).

قال ابن إسحاق (تـ١٥١هـ): "ثم دخل الناس في الإسلام أرسالاً من الرجال والنساء حتى فشا ذكر الإسلام بمكة، وتُحُدِّث به"(٢).

ثم لمًا أربى الذين دخلوا في الإسلام على الثلاثين ما بين رجل وامرأة اختار لهم رسول الله وسلم دار أحدهم، وهو الأرقم بن أبي الأرقم أ، ليلتقي بهم فيها لحاجات الإرشاد والتعليم، وكانت حصيلة الدعوة في تلك الفترة ما يقرُب من أربعين رجلاً وامرأة دخلوا في الإسلام (٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر: فقه السيرة النبوية للبوطي، ٦٩. المنهج الحركي للسيرة النبوية، ١/٨١-٤٩. الرحيق المختوم، ٨٠.



<sup>(</sup>١) ينظر: سيرة ابن هشام ٢٥٢/١-٢٦٢. الرحيق المختوم، ٦٦.

<sup>(</sup>٢) سيرة ابن إسحاق، ١٤٤. وينظر: السيرة النبوية لابن هشام، ٢٦٢/١. فقه السيرة للغزالي، ١٠٣. الرحيق المختوم، ٦٦.

<sup>(</sup>٣) قال ابن عبد البر: "وفي دار الأرقم ابن أبي الأرقم هذا كان النبي صلّى اللّه عليه وآله سلم مستخفياً من قريش بمكة يدعو الناس فيها إلى الإسلام في أول الإسلام حتى خرج عنها". الاستيعاب في معرفة الأصحاب، أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر بن عاصم النمري القرطبي (تـ٤٦٣هـ)، تح: علي محمد البجاوي، دار الجيل، بيروت، ط١، ١٤١٢هـ-١٩٩٢م، ١٣١/١.





#### ب- شمول الدعوة غالب شرائح المجتمع:

### ثالثاً: وجه السرية في الدعوة:

يذكر كتّاب التاريخ والسير أنّ الدعوة مرت بمرحلة سرية استمرت ثلاث سنوات، فكان الإعلام به يقع في استخفاء دون مظاهرة من التحمّس المكشوف، أو التحدي السافر والصدام المعلن – ولم تكن هذه السريّة جُبْناً أو خوفاً، ولكن كانت لغرض الإعداد والتنظيم (٢) – ومع ذلك نجد أهل السير قد نصبُوا على أنّ هذه السرية لا تعني نَفْيَ علم قريش بالدعوة الجديدة مطلقاً، فقد بلغت أنباؤها قريشاً، لكنها لم تكترث بها، ويرجع ذلك إلى أنّها حسبت محمداً وأحد أولئك الديانين الذين عرفتهم قريش، مثل: أمية بن أبي الصلت، وقس بن ساعدة، وعمرو بن نفيل، وورقة بن نوفل، وغيرهم، فلم تعرض في تلك الفترة صراحة لعبادة قريش تعرض في تلك الفترة صراحة لعبادة قريش أله يتعرض في تلك الفترة صراحة لعبادة قريش المناس النبي السيما أنّ النبي السيما أنّ النبي المناسة ا

<sup>(</sup>٢) ولعل المباركفوي قد ألمح إلى حكمة مهمة من هذه السرية خلال مرحلة التثقيف والإعداد عندما قال: "وخلال هذه الفترة تكونت جماعة من المؤمنين تقوم على الأخوة والتعاون، وتبليغ الرسالة وتمكينها من مقامها"، الرحيق المختوم، ٦٧. فالهدف إيجاد الجماعة المؤمنة القادرة على تحمل تبعات الدعوة وتهيئتها قبل المواجهة مع المجتمع والدخول في الصراع الفكري.



<sup>(</sup>۱) ينظر: المنهج الحركي للسيرة النبوية، ١/٢٤. وقد عرض المؤلف توزيع الصحابة على القبائل. ينظر: ٢٤/١-٢٤/١







وآلهتها، ولكنها توجست خيفة من ذيوع خبره وامتداد أثره، وأخذت ترقب على مرِّ الأيام مصيره ودعوته، لا سيما بعد فشوِّها وتوسعها (١).

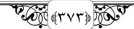
وهكذا نجد أنّ النبي الإسلام، وكانوا يلتقون سراً في دار الأرقم بن أبي الأرقم، ورسول توالى دخول الناس في الإسلام، وكانوا يلتقون سراً في دار الأرقم بن أبي الأرقم، ورسول الله الله المؤمنة القرآن ويطهرهم من كل ما يشوب الإيمان الخالص، فكانوا بذلك الجماعة المؤمنة الأولى، التي أعدها رسول الله التكون قادرة على تحمل تبعات الدعوة في المرحلة المقبلة وخوض الصراع الفكري مع المجتمع القائم آنذاك الذي تحكمه قريش، التي كانت تُمثل الكيان القوي والحاكم الفعلي في مكة، وهذا الكيان لابُدً له من كيان متمثل بهذه الجماعة المؤمنة لتغييره؛ لأنّ تغيير الكيان لا يحصل بالأفراد، وهكذا نجد عمل سائر الرسل صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين.

#### المطلب الثاني:

### المرحلة الثانية: الجهر بالدعوة والتفاعل مع المجتمع

وبعد تكامل عقد الجماعة الأولى التي نشأت في مرحلة التثقيف والإعداد، جاء الأمر الإلهي بإظهار الدعوة فكانت هذه نقطة الانطلاق للمجتمع والتفاعل معه بدعوته إلى الإسلام، قال ابن إسحاق (ت١٥١ه): "ثم إنَّ الله عز وجل أمر رسوله أن يصدع بما جاءه منه، وأن يبادي الناس بأمره، وأن يدعو إليه.

<sup>(</sup>۱) ينظر: الطبقات الكبرى، أبو عبد الله محمد بن سعد البصري البغدادي المعروف بابن سعد (تـ ٢٣٠هـ)، تح: محمد عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، ط۱، ۱٤۱۰هـ ۱۹۹۰م، ۱۹۸۱. السيرة النبوية لابن هشام، ۲۱۲۱۱. فقه السيرة للغزالي، ۱۰۳، فقه السيرة للبوطي، ۲۸-۷۰، الرحيق المختوم، ۲۵، ۲۱-۲۱، ۸۰-۳۰.



### البحث رقم ١٠)





أولاً: نقطة الانطلاق:

أ- دعوة الأقربين:

فبدأ النبي ﷺ بدعوة الأقربين امتثالاً لقوله تعالى: ﴿وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴾، فدعاهم إلى الإسلام، (٣) جاء في الكامل لابن الأثير (تـ٦٣٠هـ): "لما أنزل الله على رسوله: ﴿وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴾، ...

فدعاهم الله فحضروا ومعهم نفر من بني المطلب بن عبد مناف، فكانوا خمسة وأربعين رجلاً، فبادره أبو لهب وقال: هؤلاء هم عمومتك وبنو عمك، فتكلم ودع الصباة، واعلم أنه ليس لقومك في العرب قاطبة طاقة، وأن أحق من أخذك فحبسك بنو أبيك، وإن أقمت على ما أنت عليه فهو أيسر عليهم من أن يثب بك بطون قريش وتمدهم العرب، فما رأيت أحداً جاء على بني أبيه بشرِ مما جئتهم به، فسكت رسول الله ولم يتكلم في ذلك المجلس، ثم دعاهم ثانية وقال: الحمد لله، أحمده وأستعينه، وأومن به وأتوكل عليه، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، ثم قال: إنَّ الرائد لا يكذب أهله، والله الذي لا إله إلا هو إني رسول الله إليكم خاصة والى الناس عامة، والله

<sup>(</sup>٣) ينظر: فقه السيرة للغزالي، ١٠٥-١٠٦. فقه السيرة للبوطي، ٧٢. الرحيق المختوم، ٦٨-٦٩.



<sup>(</sup>۱) قال ابن كثير (ت٤٧٧هـ): "يقول تعالى آمراً رسوله ﷺ بإبلاغ ما بعثه به وبإنفاذه والصدع به، وهو مواجهة المشركين به، كما قال ابن عباس في قوله: {فاصدع بما تؤمر}، أي: أمضه". تفسير القرآن العظيم، أبو الغداء إسماعيل بن كثير القرشي الدمشقي (ت٤٧٧هـ)، تح: سامي بن محمد سلامة، دار طيبة، الرياض، ط٢، ١٤٢٠هـ ١٩٩٩م، ١٤٢٥.

<sup>(</sup>٢) سيرة ابن إسحاق، ١٤٤. وينظر: السيرة النبوية لابن هشام، ٢٦٢/١-٢٦٣.





لتموتن كما تتامون، ولتبعثن كما تستيقظون، ولتُحَاسَبُنَ بما تعملون، وإنَّها الجنة أبدا والنار أبداً.

فقال أبو طالب: ما أحبّ إلينا معاونتك، وأقبلنا لنصيحتك، وأشدَّ تصديقنا لحديثك، وهؤلاء بنو أبيك مجتمعون، وإنما أنا أحدهم، غير أني أسرعهم إلى ما تحب، فامض لِمَا أُمرتَ به فوالله لا أزال أحوطك وأمنعك، غير أن نفسي لا تطاوعني على فراق دين عبد المطلب، فقال أبو لهب: هذه والله السوأة! خذوا على يديه قبل أن يأخذ غيركم، فقال أبو طالب: والله لنمنعنَّه ما بقينا"(۱).

### ب- التوجه لمجتمع مكة عموماً:

وبعد ما تأكد النبي همن تعهد أبي طالب بحمايته فيما يبلّغ عن ربه، قام يوماً على الصفا فاجتمع إليه بطون قريش، فدعاهم إلى الإسلام، (٢) فعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: لما نزلت: ﴿وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ ﴾، صعد النبي على الصفا، فجعل ينادي: (يَا بَنِي فِهْرٍ، يَا بَنِي عَدِيًّ) – لبطون قريش – حتى اجتمعوا فجعل الرجل إذا لم يستطع أن يخرج أرسل رسولاً لينظر ما هو، فجاء أبو لهب وقريش.فقال: (أَرَّأَيْتَكُمْ لَوْ أَخْبَرْتُكُمْ أَنَّ خَيْلاً بِالوَادِي تُرِيدُ أَنْ تُغِيرَ عَلَيْكُمْ، أَكُنْتُمْ مُصَدِّقِيًّ ؟) قالوا: نعم، (أَرَّأَيْتَكُمْ لَوْ أَخْبَرْتُكُمْ أَنَّ حَيْلاً بِالوَادِي تُرِيدُ أَنْ تُغِيرَ عَلَيْكُمْ، أَكُنْتُمْ مُصَدِّقِيًّ ؟) قالوا: نعم، ما جربنا عليك إلا صدقاً، قال: (فَإِنِّي نَذِيرٌ لَكُمْ بَيْنَ يَدَيْ عَذَابٍ شَدِيدٍ)، فقال أبو لهب: ما جربنا عليك إلا صدقاً، قال: (فَإِنِّي نَذِيرٌ لَكُمْ بَيْنَ يَدَيْ وَتَبَّ ﴿ مَا أَغْنَى عَنَهُ مَالُهُو وَمَا لَيْكُمْ اللهذا جمعتنا؟ فنزلت: ﴿ ثَبَتْ يَدَا أَبِي لَهَبٍ وَتَبَ ﴿ مَا أَغْنَى عَنَهُ مَالُهُو وَمَا لَكُمْ اللهذا جمعتنا؟ فنزلت: ﴿ ثَبَتْ يَدَا أَبِي لَهَبٍ وَتَبَ ﴿ مَا أَغْنَى عَنَهُ مَالُهُو وَمَا لَيْسَ الراهِم، ألهذا جمعتنا؟ فنزلت: ﴿ ثَبَتْ يَدَا أَبِي لَهَبٍ وَتَبَ ﴿ مَا أَغْنَى عَنَهُ مَالُهُ وَمَا لَيْنَ الله المين اليوم، ألهذا جمعتنا؟ فنزلت: ﴿ ثَبَتْ يَدَا إِلَى لَهُ إِلَى المَاهِ المِلْ اليوم، الهذا جمعتنا؟ فنزلت: ﴿ ثَبَتْ يَدَا أَبِي لَهِ إِلَيْنَا عَنَهُ مَالُهُ وَمَا اللهذا اللهذا جمعتنا؟ فنزلت: ﴿ ثَبَتْ يَدَا الله المِلْهُ المِلْوَادِي الْهُ الْمُنْ الْعَلَا اللهُ الْمُنْتُهُ مَالُهُ الْمُنْ الْعَلَالُهُ الْمُنْ الْعَلَا اللهِ اللهُ الْمُنْ الْمُنْ الْعَلَا اللهِ الْمِنْ الْمُنْ الْعُنِونِ اللهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلْكُ الْمِنْ اللهِ الْمُنْ اللّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُعْلَالُولُ اللّهُ الْمُنْ اللّهُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ ال

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري، صحيح البخاري، كتاب تفسير القرآن، باب: {وأنذر عشيرتك الأقربين واخفض جناحك}، ٤٧٧٠/١١١/٦



<sup>(</sup>۱) الكامل في التاريخ، عز الدين أبو الحسن علي بن أبي الكرم الشيباني الجزري، المعروف بـ(ابن الأثير) (ت ١٣٦هـ)، تح: عمر عبد السلام تدمري، دار الكتاب العربي، بيروت، ط١، ١٤١٧هـ-١٩٩٧م، ١/٩٥٦-٦٠٠. وينظر: فقه السيرة للغزالي، ١٠١-١٠٦. فقه السيرة للبوطي، ٢٧-٧٣. الرحيق المختوم، ٢٨-٩٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر: فقه السيرة، ١٠٤-١٠٦. فقه السيرة للبوطي، ٧٢-٧٣. الرحيق المختوم، ٦٩.





وعن أبي هريرة هُ قال: قال رسول الله هُ حين أنزل الله عليه: ﴿وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ اللهُ وَعَن أَبِينَ ﴾: (يَا مَعْشَرَ قُرَيْشٍ، اشْتَرُوا أَنْفُسَكُمْ مِنَ اللهِ، لَا أُغْنِي عَنْكُمْ مِنَ اللهِ شَيْئاً، يَا بَنِي عَبْدِ الْمُطَّلِبِ، لَا أُغْنِي عَنْكُمْ مِنَ اللهِ شَيْئاً، يَا عَبّاسَ بْنَ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ، لَا أُغْنِي عَنْكَ مِنَ اللهِ شَيئاً، يَا عَبّاسَ بْنَ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ، لَا أُغْنِي عَنْكَ مِنَ اللهِ شَيئاً، يَا صَفِيَّةُ عَمَّةَ رَسُولِ اللهِ، لَا أُغْنِي عَنْكِ مِنَ اللهِ شَيئاً، يَا فَاطِمَةُ بِنْتَ رَسُولِ اللهِ، سَلينِي بِمَا شِئْتِ لَا أُغْنِي عَنْكِ مِنَ اللهِ شَيئاً) (١).

وما كان من قريش أمام جهره بلا بالدعوة، إلا أن أدبروا عنه، وتتكروا لدعوته معتذرين بأنهم لا يستطيعون أن يتركوا الدين الذي ورثوه عن آبائهم وأصبح من تقاليد حياتهم، وحينئذ نبههم رسول الله بلا إلى ضرورة تحرير أفكارهم وعقولهم من عبودية التقليد، وضرورة استعمال العقل لمعرفة الحق من الباطل، وأوضح لهم أن آلهتهم التي يعكفون على عبادتها لا تتفعهم شيئاً ولا تضرهم، وأن توارث آبائهم وأجدادهم لعبادتها ليس عذراً في تقليدهم في هذا الضلال(٢).

وبذلك تكون الدعوة قد انتقلت من التثقيف الفردي بانتخاب عناصر محددة إلى بعدٍ آخر هو: الدعوة والتثقيف الجماعي للمجتمع، وفي الوقت نفسه فإنَّ الاهتمام بالجماعة الأولى مستمر ؛ لأنَّها النواة الأولى وعليها يقوم أمر الدعوة.

<sup>(</sup>٢) ينظر: فقه السيرة للبوطي، ٧٣.



<sup>(</sup>۱) متفق عليه: صحيح البخاري (الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله وسننه وأيامه)، محمد بن إسماعيل أبو عبد الله البخاري الجعفي (ت٢٥٦هـ)، تح: حمد زهير بن ناصر الناصر، ترقيم: فؤاد عبد الباقي، تعليقات: د.مصطفى ديب البغا، دار طوق النجاة، بيروت، ط۱، ٢٢٢هـ، كتاب تفسير القرآن، باب: {وأنذر عشيرتك الأقربين واخفض جناحك}، ٢١١١/١١١١٥. ٢٣٨- صحيح مسلم (المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن العدل إلى رسول الله و)، أبو الحسين مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري (تـ٢٦١هـ)، تح: محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء الكتب العربية (عيسى البابي الحلبي وشركاؤه)، دار الحديث، القاهرة، توزيع: دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٢هـ-١٩٩١م، كتاب الإيمان، باب: قوله تعالى: {وأنذر عشيرتك الأقربين}، ٢٠٦/١٩٢١.

### البحث رقم ١٠)





ثانياً: الصدع بالحق وفضح عقيدة الشرك وموقف قريش من ذلك:

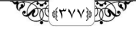
طوال الفترة الماضية من الدعوة لم يقع احتكاك بين النبي وقومه؛ لأنّه لم يتعرض لعبادة قريش وآلهتها، ولكن لمّا صدع بالحق وجهر به امتثالاً لقوله تعالى: وَمَا وَمَرَعَ بِمَا وُمَرِضَ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ [الحجر: ٩٤]، فَعَابَ آلهتهم، وسفّه أحلامهم، وكشف خرافات الشرك وترهاته، وذكّره بحقيقة الأصنام التي يُضرب بعجزها الأمثال، وأظهر بالبينات أنَّ من عبدها وجعلها وسيلة بينه وبين الله فهو في ضلال مبين وأطهر بالبينات أنَّ من عبدها وجعلها وسيلة بنه ونين الله فهو في ضلال مبين وأعلنوا الاستنكار لهذا الصوت الذي جهر بتضليل المشركين وعبًاد الأصنام، فنزل على وؤوسهم كأنّه الصاعقة، فقامت قريش تستعد للقضاء على هذه الدعوة خشية أن تأتي على تقاليدها وموروثاتها، فناكروا النبي ، وأجمعوا على خلافه وعداوته، اللّهم إلا ما كان من عمّه أبي طالب الذي تعهد له بالحماية والمنعة (١).

وفي مقابل هذه النقلة النوعية في الدعوة، فإنَّ قريشاً لم تقف مكتوفة الأيدي وهي ترى الدين الجديد بدأ بالانتشار وأنَّهم قد أُسقط في أيديهم، وظهر عجزهم عن المقارعة بالحُجَّة، وبَأْنَ خواؤهم الفكري، فلجأت إلى أساليب عدة لثني النبي على ومن معه عن هذه الدعوة، تمثلت بالآتى:

#### أ- المفاوضات والمساومات:

فخاضوا مفاوضات عدة مع أبي طالب لمنع النبي وثنيه عن أمر الدعوة، وكان بعضها متضمناً للتهديد والوعيد، وعرضوا عليه أن يعبدوا إلهه عاماً ويعبد آلهتهم عاماً، (٢) فأنزل الله تعالى: ﴿قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلْكَافِرُونَ ﴾ [الكافرون: ١]، ثم كان جواب النبي

<sup>(</sup>٢) ينظر: السيرة النبوية لابن هشام، ١/ ٢٦٥ - ٢٦٨، ٤١٩ - ٤١٩. فقه السيرة للغزالي، ١١٥ - ١١٨. فقه السيرة للبوطي، ٨١. الرحيق المختوم، ٧١، ٥٥ - ٨٦ - ١٠١.



<sup>(</sup>۱) ينظر: السيرة النبوية لابن هشام، ٢٦٤/١. فقه السيرة للغزالي، ١١٠. فقه السيرة للبوطي، ٧٣. الرحيق المختوم، ٧٠.







على أن أترك الله على أن أترك وضعوا الشمس في يميني والقمر في يساري على أن أترك أن أثرك هذا الأمر - حتى يظهره الله أو أهلك فيه - ما تركته)(١).

#### ب- الدعاية والتشهير بالنبي علم ودعوته:

تضمنّت حملة دعائية تقوم على السخرية والتحقير والاستهزاء والتكذيب، والاتهام بالسحر والشعوذة، والكهانة، وتشويه الإسلام وإثارة الشبهات، ومعارضة القرآن بأساطير الأولين، ونحو ذلك مما قصدوا به تخذيل المسلمين، وتوهين قواهم المعنوية، ولكنها باءت بالفشل<sup>(۲)</sup>.

#### ج- الترهيب والإيذاء:

وعندما يأست قريش من ثني النبي عمًا هو عليه ومَنْ معه انتقات إلى أسلوب الترهيب والإيذاء، تمثل بأصناف من التعذيب والتجويع والحصار، سطرتها كتب الحديث والسير والتاريخ، لم يسلم منها حتى رسول الله على، كشفت عن مدى الحقد الذي حملته قريش على هذه الدعوة وحملتها، (٢) ولكي نتصور مقدار الأذى الذي تعرضوا له أذكر فيما يأتى نماذج عامة من ذلك:

عن سعيد بن جبير، قال: قلت لابن عباس: يا أبا عباس أكان المشركون يبلغون من المسلمين في العذاب ما يعذرون به في ترك دينهم؟ فقال: (نعم، والله إن كانوا ليَضربون أحدهم، ويُجيعونه، ويُعطِّشونه، حتى ما يقدر على أن يستوي جالساً من شدة الضرّر الذي به، حتى إنَّه ليعطيهم ما سألوه من الفتتة، ...). (٤)

<sup>(</sup>٤) ينظر: سيرة ابن إسحاق، ١٩٢. السيرة النبوية لابن هشام، ٢٢٠/١. السنن الكبرى للبيهقي، كتاب المرتد، باب المكره على الردة، ٣٦٣/٨ برقم (١٦٨٩٨).



<sup>(</sup>١) سيرة ابن إسحاق، ١٥٤. السيرة النبوية لابن هشام، ١-٢٦٦.

<sup>(</sup>٢) ينظر: سيرة ابن إسحاق، ١٩٩-٢٠٢، السيرة النبوية لابن هشام، ٢٧٠-٢٧٢، ٢٩٩-٣٦١. فقه السيرة للغزالي، ١١٠. الرحيق المختوم: ٧٢-٧٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر:سيرة ابن إسحاق، ١٥٤–١٦٧. السيرة النبوية لابن هشام، ٢٦٨/١-٢٦٩، ٣١٠–٣٢١، ٥٠٠-٣٠. ينظر:سيرة البروطي، ٧٧–٧٨. الرحيق المختوم، ٧٤–٨٠.



وعن خَبَّابِ بْنِ الأَرْتِّ فَ قال: شكونا إلى رسول الله فَ وهو متوسد بردة له في ظل الكعبة، قلنا له: ألا تستنصر لنا، ألا تدعو الله لنا؟ قال: (كَانَ الرَّجُلُ فِيمَنْ قَبْلَكُمْ يُحْفَلُ لَهُ فِي الأَرْضِ، فَيُجْعَلُ فِيهِ، فَيُجَاءُ بِالْمِنْشَارِ فَيُوضَعُ عَلَى رَأْسِهِ فَيُشَقُ بِاثْنَتَيْنِ، وَمَا يَصُدُّهُ ذَلِكَ عَنْ دِينِهِ، وَيُمْشَطُ بِأَمْشَاطِ الحَدِيدِ مَا دُونَ لَحْمِهِ مِنْ عَظْمٍ أَوْ عَصَبٍ، وَمَا يَصُدُّهُ ذَلِكَ عَنْ دِينِهِ، وَاللَّهِ لَيُتِمَّنَ هَذَا الأَمْرَ، حَتَّى يَسِيرَ الرَّاكِبُ مِنْ عَظْمٍ أَو صَنْعَاءَ إِلَى حَضْرَمَوْتَ، لاَ يَخَافُ إِلَّا اللَّه، أو الذِّبْ عَلَى غَنَمِه، وَلَكِنَّكُمْ تَسْتَعْجِلُونَ)(۱).

### د- الترغيب والإغراء بمطامع الدنيا:

وكذلك لجأت قريش إلى أسلوب آخر تمثل بإغداق كل ما يمكن أن يكون مطلوباً للنفس؛ ليصرفوا النبي على عن دعوته، ولم يكن يدري هؤلاء أنَّ كل ما تطلع عليه الشمس لا يساوي جناح بعوضة أمام دعوته، فخابوا وخسروا فيما أرادوا، فعرض عتبة بن ربيعة، قائلاً: "إن كنتَ إنِّما تُريد بما جئت به من هذا الأمر مالاً، جمعنا لك من أموالنا حتى تكون أكثرنا مالاً، وإن كنتَ تُريد به شرفاً سودناك علينا، حتى لا نقطع أمراً دونك، وإن كنتَ تُريد به مُلكاً ملكناك علينا، وإن كان هذا الذي يأتيك رِئياً تراه لا تستطع ردَّه عن نفسك طلبنا لك الطب، وبذلنا فيه أموالنا حتى نُبرئك منه، حتى إذا فرخ عتبة ورسول الله علي يستمع منه، قال: أقد فرغت يا أبا الوليد؟ قال: نعم، قال: فاسمع مني، قال: أفعلُ، فقال: بِسْمِ الله الرَّحْمنِ الرَّحِيمِ ﴿ حَمْ ۞ تَنْزِيلٌ مِنَ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ﴾ وقالُولْ فُلُولُنَا فِي أَكِنَةُ مِنَّا الْمَعْونَ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ المُلْ اللهُ ال

<sup>(</sup>٣) ينظر: سيرة ابن إسحاق، ٢٠٦-٢٠٨. السيرة النبوية لابن هشام، ٢٩٣/١-٢٩٤. فقه السيرة للغزالي، ١١٥-١١٨. الرحيق المختوم، ٩٤-٩٠.



<sup>(</sup>١) رواه البخاري، صحيح البخاري، كتاب المناقب، باب علامات النبوة في الإسلام، ٢٠١/٤ برقم (٣٦١٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: السيرة النبوية لابن هشام، ١/٨٩٨-٢٩٩. الرحيق المختوم، ٨٧-٨٩.







وهكذا أخفق الإغراء والإرهاب في تعويق الدعوة، وأدركت قريش أن ما تصبوا اليه بعيد المنال، فعادت سيرتها الأولى، تصبب جام غضبها على المؤمنين، وتبذل آخر ما في وسعها للتنكيل بهم، ومحاولة فتنهم عن دينهم (۱).

ثُمُّ إِنَّ رسول الله الله الله المدة، ومنذ السنة الرابعة من الهجرة، يعرض نفسه على القبائل الوافدة إلى مكة في مواسم الحجّ والتجارة ويدعوهم إلى الإسلام، يتلو عليهم كتاب الله ويدعوهم إلى توحيد الله فلا يستجيب له أحد (٢)، ونقل ابن سعد (ت٠٣٠هـ) في طبقاته أنَّ رسول الله كان: "يوافي المواسم كل عام يتبع الحجاج في منازلهم في المواسم بعكاظ ومجنة وذي المجاز، يدعوهم إلى أن يمنعوه حتى يبلغ رسالات ربه ولهم الجنة، فلا يجد أحداً ينصره ولا يجيبه، ويقول: يا أيها الناس قولوا لا إله إلا الله تفلحوا، وتملكوا بها العرب، وتذلّ لكم العجم، وإذا آمنتم كنتم ملوكاً في الجنة، وأبو لهب وراءه يقول: لا تطيعوه فإنّه صابئ كاذب، فيردون على رسول الله الله أقبح الرد، ويؤذونه، ... "(٢).

<sup>(</sup>٣) ينظر: الطبقات الكبرى، ١٦٨/١.



<sup>(</sup>١) ينظر: فقه السيرة للغزالي، ١١٨.

<sup>(</sup>٢) ينظر: فقه السيرة للغزالي، ١١٣-١١٤. فقه السيرة للبوطي، ١١٥. الرحيق المختوم، ١١٧.





### المرحلة الثالثة: طلب النصرة من أصحاب القوة والمنعة

أولاً: عرض النبي على نفسه على القبائل:

ذكرنا في المطلب السابق أنّ النبي ﷺ خلال مرحلة الجهر بالدعوة التفاعل مع المجتمع كان يعرض نفسه على القبائل الوافدة إلى مكة في مواسم الحجّ والتجارة ويدعوهم إلى الإسلام، يتلو عليهم كتاب الله ويدعوهم إلى توحيد الله تعالى، وظل الأمر على هذا الحال حتى السنة العاشرة من الهجرة ففقد الحماية التي كان يُوفرها له أبو طالب بعد وفاته (۱)، وتجمّد مجتمع مكة فلم تعد الدعوة تؤثر فيه، فجاء الأمر الإلهي بطلب النصرة من قبائل أخرى خارج مكة، فعن علي بن أبي طالب شقال: (لمّا أمر الله تبارك وتعالى رسوله ﷺ أن يعرض نفسه على قبائل العرب، خرج وأنا معه، وأبو بكر ش، فدفعنا إلى مجلس من مجالس العرب، ...)(۱)، فبدأ رسول الله ﷺ يطلب الأرض الخصبة لهذا الزرع المبارك خارج مكة بحثاً عن الحماية والمنعة، والنصرة لإقامة هذا الدين.

#### أ- الذهاب إلى الطائف:

كانت أُولى تلك المحاولات في شوال سنة عشر من النبوة حيث خرج النبي اللهائف، وهي تبعد عن مكة نحو ستين ميلاً، وكان كلما مرَّ على قبيلة في الطريق

<sup>(</sup>۱) روى ابن إسحاق عن يونس عن هشام بن عروة عن أبيه إن رسول الله ﷺ قال: (ما زالت قريش كاعًين عنى حتى مات أبو طالب". سيرة ابن إسحاق، ٢٣٩. وينظر: السيرة النبوية لابن هشام، ٢١٦/١.

<sup>(</sup>۲) رواه أبو نعيم، دلائل النبوة، أبو نعيم أحمد بن عبد الله بن أحمد بن إسحاق بن موسى بن مهران الأصبهاني (ت٠٣٤هـ)، تح: د. محمد رواس قلعه جي، عبد البر عباس، دار النفائس، بيروت، ط٢، ١٤٠٦هـ-١٩٨٦م، ٢٨٢. والبيهقي، دلائل النبوة ومعرفة أحوال صاحب الشريعة، أبو بكر أحمد بن الحسين بن علي بن موسى البيهقي (ت٨٥٤هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ٥٠٥هـ، ٢٢٢٤. وحسن الحافظ ابن حجر إسناده. ينظر: فتح الباري شرح صحيح البخاري، أحمد بن علي بن حجر العسقلاني (تـ٨٥٩هـ)، تح: محب الدين الخطيب، دار المعرفة، بيروت، بلا طبعة، ١٣٧٩هـ، ٢٢٠/٧.







دعاهم إلى الإسلام، فلم تستجب إليه واحدة منها، فلما انتهى إلى الطائف عمد إلى ثلاثة إخوة من رؤساء ثقيف المعروفة بالقوة والمنعة، فجلس إليهم ودعاهم إلى الله ونصرة الإسلام، فلم يجيبوه، فقام عنهم رسول الله ، وطلب أن يكتموا عنه، وأقام بين أهل الطائف عشرة أيام، لا يدع أحداً من أشرافهم إلا جاءه وكلّمه، فقالوا: أخرج من بلادنا، وأغروا به سفهاءهم، فلمّا أراد الخروج تبعه سفهاؤهم وعبيدهم، يَسُبُونه ويصيحون به، وجعلوا يرمونه بالحجارة وبكلمات من السفه...(۱).

وجاء في سيرة ابن هشام (ت٢١٣ه) ما نصُّه: "سعيُ الرسول إلى ثقيف يطلب النصرة: قال ابن إسحاق: ولما هلك أبو طالب نالت قريش من رسول الله هم من الأذى ما لم تكن تنال منه في حياة عمه أبي طالب، فخرج رسول الله إلى الطائف، يلتمس النصرة من ثقيف، والمنعة بهم من قومه، ورجاء أن يقبلوا منه ما جاءهم به من الله عز وجل"(٢).

### ب- الرجوع إلى مكة واستئناف عرض الإسلام على القبائل:

على الرغم من كل ما لاقاه النبي في تجربته مع أهل الطائف، فإنَّ المرء قد يصبه الإحباط والانكسار، ولكنه نبي الله ورسوله إلى الناس ليهديهم إلى الحق، فلم تكن مثل هذه التجربة لتثنيه عن أداء واجبه الذي أمره الله تعالى به، ففي ذي القعدة سنة عشر من النبوة عاد رسول الله إلى مكة؛ مُستأنفاً عرض الإسلام على القبائل ودعوتهم إلى نصرته ليُبلِّغ أمر الله تعالى ويقيم دينه، فكان رسول الله إلى ستثمر وفود القبائل إلى مكة عند اقتراب موسم الحج فيأتيهم قبيلة قبيلة، أو يذهب إلى منازلهم، فيعرض عليهم الإسلام، ويدعوهم إليه، كما كان يدعوهم منذ السنة الرابعة من النبوة،

<sup>(</sup>٢) السيرة النبوية لابن هشام، ١/١٩/١. بحثتُ عن هذا النص في النسخة المطبوعة من سيرة ابن إسحاق، فلم أجده.



<sup>(</sup>١) ينظر: السيرة النبوية لابن هشام، ١٩/١٤-٢٢٦. الرحيق المحتوم، ١١٦-١١٦.







فدعا قبائل عدة تتمتع بالقوة ومقومات النصرة، ذكرتها كتب السير والتاريخ: فأتى بني عامر بن صعصعة فأبوا عليه إلا أن يعطيهم الحكم من بعده فرفض ي ذلك، وقال: الأمر شه يضعه حيث يشاء، وأتى كلباً في منازلهم فما قبلوا منه، وأتى بني حنيفة أهل اليمامة في منازلهم فلم يكن أحد من العرب أقبح عليه رداً منه، وأتى كندة من أهل اليمن في منازلهم فطلبوا الحكم من بعده أيضاً فرفض ، وأتى بكر بن وائل في منازلهم فأبوا منعته لجوارهم فارس، وأتى ربيعة في منازلهم فما أجابوه، وأتى بني شيبان، وكانوا يُجاورون فارس في منازلهم فعرضوا عليه النصرة من جهة العرب دون الفرس، فكان جوابه ؛ ما أسأتم الرد إذ أفصحتم بالصدق، إنه لا يقوم بدين الله إلا من حاطه من جميع جوانبه، وأتى أيضاً محارب بن خصفة، وفَزَارة، وغسان، ومُرَّة، وسليم، وعبس، وبنو نصر، وبنو البكاء، والحارث بن كعب، وعذرة، والحضارمة، فلم يستجب منهم أحد(۱).

إنَّ ما سبق من عرض النبي ﷺ نفسه على القبائل وطلبه النصرة حتى يُبلِّغ أمر ربه ويُقيم دينه، يدل على أمور عدة أبرزها ما يأتي:

١- إنَّ طلب بعض القبائل الآنف ذكرها من النبي أن يكون لهم الأمر من بعده يكشف أنَّ النبي أله له يكن يعرض عليهم الإسلام كدعوة أخلاقية، بل كان يطلب منهم النصرة لإقامة الدين، وجعله موضع التطبيق والتنفيذ، بحيث يكون هو النظام الذي تيسير عليه حياة المجتمع.

<sup>(</sup>۱) ينظر: سيرة ابن إسحاق، ٢٣٦-٢٣٥. السيرة النبوية لابن هشام، ٢٢١١هـ ٢٢٥-٤٢٥. البداية والنهاية، أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير الدمشقي (ت٤٧٧هـ)، تح: علي شيري، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط١، ١٤٨هـ ١٩٨٨م، ١٩٩٣م، ١٢٩-١١٩. فقه السيرة للغزالي، ١١٣-١١٤، ١٤٨. فقه السيرة للبوطي، ١١٥. الرحيق المختوم، ١١٨-١١٨.







٢- إنَّ النصرة لابُدَّ أن تكون خالصة شه تعالى فلا تكون مقابل مكاسب ومغانم
 ومناصب.

٣- إنّ أمْرَ الله تعالى نبيه ﷺ بعرض نفسه على القبائل الوارد في حديث علي السابق يدل على الوجوب؛ وذلك لاستمرار النبي ﷺ ودوامه على طلبه للنصرة على الرغم من عدم استجابة عدد كثير من القبائل له، فلم يكل ولم يمل، ولم يَحِد عن عمله هذا إلى غيره، وهذه دلالة واضحة على وجوب هذا الفعل، وأنّه ركن من أركان الطريقة الشرعية لإقامة الدين.

ثانياً: بوادر العهد الجديد باستعداد أهل يثرب للنصرة:

لاشك أنّ الثبات على النهج القويم وعدم الحيد عنه عامل مهم في النصر، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كُذِبَتْ رُسُلُ مِّن قَبْلِكَ فَصَبَرُواْ عَلَى مَا كُذِبُواْ وَأُودُواْ حَتَى أَتَنهُمْ نَصَرُواْ وَلاَ مُبَدِّلَ لِكَامِيَ وَهَذَا ما حصل مع رسول الله على الكَوْمَتِ الله على موسم الحج من سنة ١١ من النبوة، لقي رسول الله على رهطاً من الخزرج من أهل يشرب، فعرض عليهم الإسلام (١)، نقل ابن هشام (ت٢١٣هـ) عن ابن إسحاق (ت١٥هـ) قوله: "فلمًا أراد الله عز وجل إظهار دينه، وإعزاز نبيه على وإنجاز موعده له، خرج رسول الله على الموسم الذي لقيه فيه النفر من الأنصار، فعرض نفسه على قبائل العرب، كما كان يصنع في كل موسم، فبينما هو عند العقبة لقي رهطاً من الخزرج أراد الله بهم خيراً، ...، فدعاهم إلى الله عز وجل، وعرض عليهم الإسلام، وتلا عليهم القرآن، فأجابوه فيما دعاهم إليه، بأن صدقوه وقبلوا منه ما عرض عليهم من الإسلام، وقالوا: إنا قد تركنا قومنا، ولا قوم بينهم من العداوة والشر ما بينهم، فعسى أن يجمعهم الله بك، فسنقدم عليهم، فندعوهم إلى أمرك، وتعرض عليهم الذي أجبناك إليه من هذا الله بك، فسنقدم عليهم، فندعوهم إلى أمرك، وتعرض عليهم الذي أجبناك إليه من هذا الله بك، فسنقدم عليهم، فندعوهم إلى أمرك، وتعرض عليهم الذي أجبناك إليه من هذا

<sup>(</sup>١) ينظر: فقه السيرة للبوطي، ١١٥. الرحيق المختوم، ١٢١-١١٦.





### البحث رقم ١٠)



الدين، فإن يجمعهم الله عليه فلا رجل أعزَّ منك، ثُمَّ انصرفوا عن رسول الله ﷺ راجعين إلى بلادهم، وقد آمنوا وصدقوا"(١).

وكان هذا الرهط المكون من ستة نفر (٢) يُمثل طليعة الدعاية الأولى للإسلام في يثرب، فواعدوا رسول الله ﷺ إبلاغ رسالته في قومهم (٢).

### أ- بيعة العقبة الأولى:

### ١ - توثيق العهد وانضمام مجموعة أخرى للإسلام:

حتى إذا استدار العام، وأقبل موسم الحج، خرج من المدينة اثنا عشر رجلاً من النين أسلموا ومعهم الستة الذين كلمهم النبي في الموسم السابق، وعزموا على الاجتماع برسول الله لليُوتِّقوا معه إسلامهم، فَلَقَوْهُ في العقبة، وسُميَّت العقبة الأولى، وعقد معهم بيعة على الإيمان بالله وحده، والاستمساك بفضائل الأعمال، والبُعد عن مناكرها(٤)، عن عبادة بن الصامت في وكان أحد النقباء ليلة العقبة، أنَّ رسول الله الله ولا تَرْثُوا، ولا تَقْتُلُوا أَوْلاَدَكُمْ، وَلاَ تَأْتُوا بِبُهْتَانٍ تَقْتَرُونَهُ بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَأَرْجُلِكُمْ، وَلاَ تَعْصُوا فِي مَعْرُوفٍ، فَمَنْ وَفَى مِنْكُمْ فَأَجْرُهُ عَلَى اللهِ، وَمَنْ أَصَابَ مِنْ ذَلِكَ شَيْئاً فَعُوقِبَ فِي الدُنْيَا مَعْرُوفٍ، فَمَنْ وَفَى مِنْكُمْ فَأَجْرُهُ عَلَى اللهِ، وَمَنْ أَصَابَ مِنْ ذَلِكَ شَيْئاً فَعُوقِبَ فِي الدُنْيَا

<sup>(</sup>٤) ينظر: سيرة ابن هشام، ٤٣١/١٥-٤٣٤. فقه السيرة للغزالي، ١٥٦-١٥٧. فقه السيرة لبوطي، ١١٦-١١٦. الرحيق المختوم، ١٢٩-١٣٠.



<sup>(</sup>۱) السيرة النبوية لابن هشام، ٢٨/١-٤٣٠. وينظر: فقه السيرة للغزالي، ١٥٥-١٥٦. فقه السيرة للبوطي، ١١٥-١١٦. الرحيق المختوم، ١٢١-١٢٣. وقد بحثتُ عن هذا النص في سيرة ابن إسحاق ولكن لم أجده.

<sup>(</sup>۲) وهم: أسعد بن زرارة، وعوف بن الحارث وكلاهما من بني النجار، ورافع بن مالك من بني زريق، وقطبة بن عامر بن حديدة، من بني سلمة، عقبة بن عامر بن نابي، من بني حرام بن كعب، جابر بن عبد الله بن رئاب، من بني عبيد بن غنم. ينظر: السيرة النبوية لابن هشام، ۲۹/۱-٤٣٠. الرحيق المختوم، ۱۲۲.

<sup>(</sup>٣) ينظر: فقه السيرة للغزالي، ١٥٦. الرحيق المختوم، ١٢٩.







فَهُوَ كَفَّارَةٌ لَهُ، وَمَنْ أَصَابَ مِنْ ذَلِكَ شَيْئاً ثُمَّ سَتَرَهُ اللهُ فَهُوَ إِلَى اللهِ، إِنْ شَاءَ عَفَا عَنْهُ وَإِنْ شَاءَ عَفَا عَنْهُ وَإِنْ شَاءَ عَاقَبَهُ)، فبايعناه على ذلك (١).

### ٢ – مصعب بن عمير والقاعدة الشعبية في المدينة المنورة:

إنَّ ما جرى في اللقاء الأول للستة نفر، واللقاء الثاني مع الاثني عشر، لا يعدو كونه أفراد اقتتعوا بدعوة النبي في فدخلوا في الإسلام، ونوع البيعة التي أخذها عليهم يوضح ذلك، ولأنَّ النبي كان يأمل من هذا الوافد الجديد على الإسلام بما هو أكثر من ذلك، فإنَّه وبعد أن تمت بيعة العقبة الأولى وانتهى الموسم بعث مع هؤلاء المبايعين شاباً من السابقين الأولين وهو مصعب بن عمير العبدري في ليُعلِّم المسلمين دين الإسلام وشرائعه، وليقوم بنشره بين الذين لم يزالوا على الشرك، فنزل مصعب على أسعد بن زرارة في، وأخذا يبثان الإسلام في أهل يثرب بجد وحماس، وكان مصعب يُعرف بالمقرئ، فسطَّر أروع النجاحات في الدعوة التي تكللت بدخول سعد بن معاذ وأسيد بن حضير سيدا قومهما من بني عبد الأشهل في الإسلام، حتى وقف سعد بن معاذ على حضير سيدا قومهما من بني عبد الأشهل في الإسلام، حتى وقف سعد بن معاذ على وأينمننا نقيبةً (٢)، قال: فإنَّ كلام رجالكم ونسائكم على حرام حتى تؤمنوا بالله ورسوله، فما أمسى فيهم رجل ولا امرأة إلا مسلماً ومسلمة، إلا رجل واحد تأخر إسلامه إلى يوم أحد واستشهد يومها، وظلَّ مصعب يدعو الناس إلى الإسلام، حتى لم يبقَ دار من دور واستشهد يومها، وظلَّ مصعب يدعو الناس إلى الإسلام، حتى لم يبقَ دار من دور الأنصار إلا وفيها رجال ونساء مسلمون، إلا قلّة ألاً.

<sup>(</sup>٣) ينظر: السيرة النبوية لابن هشام، ٤٣٤/١٥-٤٣٤. فقه السيرة للغزالي، ١٥٧-١٥٨. فقه السيرة للبوطي، ١١٧. الرحيق المختوم، ١٣٠-١٣٢.



<sup>(</sup>۱) رواه البخاري، صحيح البخاري، كتاب الإيمان، باب علامة الإيمان حب الأنصار، ۱۲/۱-۱۳ برقم (۱۸).

<sup>(</sup>٢) قولهم: "أَيْمَنُنَا نقيبةً"، يعني: ميمون النقيبة، أي: مباركُ النَّفْسِ، مُظَفَّرٌ بِمَا يُحاوِلُ، قَالَ ابْنُ السَّكِيتِ: إِذَا كَانَ مَيْمُونَ المَشُورة. ينظر: مادة: (نقب): كَانَ مَيْمُونَ المَشُورة. ينظر: مادة: (نقب): لسان العرب، ٧٦٨/١.





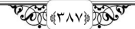
وهكذا استطاع مصعب بن عمير الله وتوفيقه - وبوقت قياسي إيجاد القاعدة الشعبية الجماهيرية المؤيدة للإسلام المستعدة لتنفيذه في واقع الحياة العملية؛ وذلك عندما نجح في إقناع مراكز القوة والتأثير في المجتمع وتحويل مسارها من العداوة إلى التأييد، مما جعل عامة الناس الذين يتبعون في رأيهم هذه المراكز تندفع سراعاً للدخول في الإسلام وإعلان الولاء له ونبذ عقائد الشرك والولاءات القديمة.

#### ب- بيعة العقبة الثانية:

وبعد هذا الإنجاز المنقطع النظير، حضر لأداء مناسك الحج السنة الثالثة عشر من النبوة بضع وسبعون نفساً من المسلمين من أهل يثرب، جاؤوا ضمن حجاج قومهم من المشركين، وقد تساءل هؤلاء المسلمون: حتى متى نترك رسول الله على يطوف ويطرد في جبال مكة ويخاف؟

فلمًا قدموا مكة جرت بينهم وبين النبي التسالات سرية، أدت إلى اتفاق الفريقين على أن يجتمعوا في أوسط أيام التشريق في الشّعب الذي عند العقبة، حيث الجمرة الأولى من منى، وأن يتم هذا الاجتماع في سرية تامة في ظلام الليل، فجاء رسول الله ومعه عمّه العباس بن عبد المطلب، وبعد أن تكامل المجلس بدأت المحادثات لإبرام اتفاق على ما هو أبعد من مجرد القناعة بدعوة الإسلام، بل يتعدى إلى الاستعداد للحماية والنصرة والمنعة حتى يبلغ رسول الله الم المربه ويقيم دينه،

<sup>(</sup>۱) ينظر: السيرة النبوية لابن هشام، ٤٣٨/١. فقه السيرة للغزالي، ١٥٨. فقه السيرة للبوطي، ١٢٢. الرحيق المختوم، ١٣٢. بعض هذه المصادر ذكرت أنَّ مقدم مصعب كان في موسم الحج وليس قبله.









وكان أول المتكلمين العباس بن عبد المطلب عم رسول الله ، تكلم ليشرح لهم بكل صراحة ووضوح خطورة المسؤولية التي ستُلقى على عواتقهم نتيجة هذا التحالف، فقال لهم: إنَّ محمداً منا حيث قد علمتم، وقد منعناه من قومنا مِمَنْ هو على مثل رأينا فيه، فهو في عزِّ من قومه، ومنعة في بلده، وإنَّه قد أبى إلا الانحياز إليكم واللُّحوق بكم، فإن كنتم ترون أنَّكم وافون له بما دعوتموه إليه، ومانعوه ممن خالفه، فأنتم وما تحملتم من ذلك، وإن كنتم ترون أنَّكم مُسْلِمُوه وخاذلوه بعد الخروج به إليكم فمن الآن فدعوه، فإنَّه في عزِّ ومنعة من قومه وبلده، قال كعب: فقلنا له: قد سمعنا ما قلت، فتكلم يا رسول الله، فخذ لنفسك ولربك ما أحببت. (١)

وهذا الجواب يدل على ما كانوا عليه من عزم وتصميم وشجاعة وإيمان وإخلاص في تحمل هذه المسؤولية العظيمة، وتحمل عواقبها الخطيرة، عند ذلك ألقى رسول الله شروط البيعة، روى جابر بن عبد الله الأنصاري ما تضمنته بنود بيعة العقبة الثانية، فقال: (فقلنا: يا رسول الله، عَلاَمَ نبايعك؟ قال: (تُبَايِعُونِي عَلَى السَمْعِ وَالطَّاعَةِ فِي النَّشَاطِ وَالْكَسَلِ، وَالنَّفَقَةِ فِي الْعُسْرِ وَالْيُسْرِ، وَعَلَى الْأَمْرِ بِالْمَعْرُوفِ، وَالنَّهْي وَالطَّاعَةِ فِي النَّشَاطِ وَالْكَسَلِ، وَالنَّفَقَةِ فِي اللهِ لَوْمَةَ لَارْمٍ، وَعَلَى الْأَمْرِ بِالْمَعْرُوفِ، وَالنَّهْي عَنِ اللهُ لَوْمَةَ لَارْمٍ، وَعَلَى أَنْ تَتْصُرُونِي، عَنِ اللهِ لَوْمَةَ لَارْمٍ، وَعَلَى أَنْ تَتْصُرُونِي، فَتَمْنَعُونِي إِذَا قَدِمْتُ عَلَيْكُمْ مِمَّا تَمْنَعُونَ مِنْهُ أَنْفُسَكُمْ، وَأَزْوَاجَكُمْ، وَأَبْنَاءَكُمْ، وَلَكُمُ الْجَنَّةُ)، قال: فقمنا إليه فبايعناه، وأخذ بيده أسعد بن زرارة، وهو من أصغرهم، فقال: رويداً يا أهل يثرب، فإنًا لم نضرب أكباد الإبل إلا ونحن نعلم أنه رسول الله على، وإنَّ إخراجه اليوم مفارقة العرب كافة، وقتل خياركم، وأن تعضكم السيوف، فإما أنتم قوم تصبرون على ذلك، فهو على ذلك، وأجركم على الله، وإما أنتم قوم تخافون من أنفسكم جبينة، فبينوا ذلك، فهو على ذلك، وأحركم على الله، وإما أنتم قوم تخافون من أنفسكم جبينة، فبينوا ذلك، فهو

<sup>(</sup>۱) ينظر: السيرة النبوية لابن هشام، ١/٤٣٨-٤٤٧. فقه السيرة للغزالي، ١٥٩-١٦٤. فقه السيرة للبوطي، ١١٢-١٢٤. الرحيق المختوم، ١٣٣-١٣٨.









أعذر لكم عند الله، قالوا: أمطِ عنا يا أسعد، فوالله لا ندع هذه البيعة أبداً، ولا نسلبها أبداً، قال: فقمنا إليه فبايعناه، فأخذ علينا، وشرط، ويعطينا على ذلك الجنة)(١).

وبذلك انضمت القوة والمنعة إلى القاعدة الشعبية الجماهيرية لتتكامل معها في طريق إقامة الدين، فأصبحت المدينة المنورة المرتكز والمكان الذي سيحتضن الإسلام وتُطبق فيه أحكامه، حتى يغدو مجتمعها مجتمعاً إسلامياً من حيث عقائده والنظام المُطبق عليه.

وهكذا نجحت الدعوة في تأسيس وطن للإسلام وسط صحراء تموج بالكفر والجهالة، فكان ذلك أعظم كسب حصل عليه الإسلام منذ بداية دعوته، عند ذاك أَذِنَ رسول الله على المسلمين بالهجرة إلى هذا الوطن، ولم تكن الهجرة تخلصاً من الفتتة والاستهزاء فحسب، بل كانت تعاوناً عاماً على إقامة مجتمع جديد في بلد آمن، وأصبح فرضاً على كل مسلم قادر أن يُسهم في بناء هذا الوطن الجديد والمجتمع الإسلامي الناشئ، وأن يبذل جهده في تحصينه، ورفع شأنه (۱).

<sup>(</sup>٢) ينظر: فقه السيرة للغزالي، ١٦٥. الرحيق المختوم، ١٤٠.



<sup>(</sup>۱) رواه الإمام أحمد، قال الأرنؤوط: "إسناده صحيح على شرط مسلم". مسند الإمام أحمد بن حنبل، أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني (تـ ۲٤۱هـ)، تح: شعيب الأرنؤوط وآخرون، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط١، عدة سنوات انتهت ٢٤١هـ-٢٠١م، ٢٢/٣٤-٣٤٨ برقم (١٤٤٥٦).







### شُّبُهَات مشروعية استعمال القوة المادية في إقامة الدين

ظهر في العصر الحديث جماعات عدة اتخذت من القوة المادية والعنف المسلح طريقة لإقامة الدين، وجرَّت على الأمة ويلات لمَّا تزلْ تعانى منها، تذرعت بشبهات لتدعم هذا النهج المُخالف لطريقة النبي رضي الله الله الله الله الله الطريقة:

#### المطلب الأول:

### موقف النبي ﷺ من استعمال القوة المادية في الدعوة

إنَّ المتتبع للسيرة النبوية يجد أنَّ النبي ﷺ قد مَنَعَ من استعمال القوة المادية في الدعوة، وفي أكثر من موقف، وكما يأتي:

أولاً: دلالة الصبر على التعذيب والاضطهاد على المنع من استعمال القوة المادية في الدعوة:

لا يخفى على الدراس للسيرة الشريفة ما تعرَّض له المسلمون من تعذيب واضطهاد وتتكيل، وفيما يأتى ما يوضح ذلك إجمالاً (١):

أ- قال ابن إسحاق: "ثُمَّ إنَّهم عَدَوْا على مَنْ أسلم، واتبع رسول الله ﷺ من أصحابه، فوثبت كل قبيلة على مَنْ فيها من المسلمين، فجعلوا يحبسونهم ويعذبونهم بالضرب والجوع والعطش، وبرمضاء مكة إذا اشتد الحر، من استضعفوا منهم، يفتتونهم عن دينهم، فمنهم من يُفتن من شدة البلاء الذي يصيبه، ومنهم من يصلب<sup>(٢)</sup> لهم، وبعصمه الله منهم $^{(7)}$ .

<sup>(</sup>١) اكتفيت هنا بنماذج إجمالية لحالات التعذيب والاضطهاد، فإنَّ المراد ليس استقصاء ما تعرَّض له المسلمون، ولكن بيان شدة ما تعرَّض له المسلمون في العهد المكي.

<sup>(</sup>٢) يصلُب، من صَلُبَ الشيءُ يَصْلُبُ صَلابَةً، وهي: ضدُّ اللِّين، وَيُقال: رجلٌ صَلِيبٌ وصُلْب وصُلَّب وَصُلْبٌ، أَى: شَدِيدٌ. ينظر: مادة: (صلب): لسان العرب، ٥٢٧/١.

<sup>(</sup>٣) السيرة النبوية لابن هشام، ٣١٧/١. وينظر: المصدر نفسه، ٢٦٩/١. سيرة ابن إسحاق، ١٤٨، ١٩٠٠.

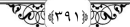




ج- وعن سعيد بن جبير، قال: قلت لابن عباس: يا أبا عباس أكان المشركون يبلغون من المسلمين في العذاب ما يُعذرون به في ترك دينهم؟ فقال: (نعم، والله إن كانوا ليَضربون أحدهم ويُجيعونه ويُعطِّشونه حتى ما يقدر على أن يستوي جالساً من شدة الضرّ الذي به، حتى إنَّه ليعطيهم ما سألوه من الفتنة...)(٢).

فهذه الصور من التعذيب والاضطهاد وغيرها كثير، تدل دلالة واضحة على ما كان يصيب المسلمين من أذى المشركين، وكل ذلك يستوجب عقلاً الرَّد عليهم ودفع أذاهم، ولكن مع ذلك لم يفعله الرسول ، فلم يؤسس جناحاً عسكريًا أو قوة حماية ضاربة، ولم يجهز أصحابه بالسلاح ليدافعوا عن انفسهم، بل طلب منهم الصبر والثبات، فعن الخبَّابِ بْنِ الأَرْتُ قال: شكونا إلى رسول الله ، وهو متوسد بردة له في ظل الكعبة، قلنا له: ألا تستنصر لنا، ألا تدعو الله لنا؟ قال: (كَانَ الرَّجُلُ فِيمَنْ قَبْلَكُمْ يُحْفَرُ لَهُ فِي الأَرْضِ، فَيُجْعَلُ فِيهِ، فَيُجَاءُ بِالْمِنْشَارِ فَيُوضَعُ عَلَى رَأْسِهِ فَيُشَقُّ بِاثْنَتَيْنِ، وَمَا يُصدُدُهُ ذَلِكَ عَنْ دِينِهِ، وَيُمْشَطُ بِأَمْشَاطِ الحَدِيدِ مَا دُونَ لَحْمِهِ مِنْ عَظْمٍ أَوْ عَصبٍ، وَمَا يَصدُدُهُ ذَلِكَ عَنْ دِينِهِ، وَاللَّهِ لَيُتَمَّنَ هَذَا الأَمْرَ، حَتَّى يَسِيرَ الرَّاكِبُ مِنْ صَنْعَاءَ إلى حَضْرَمَوْتَ، لاَ يَخَافُ إلَّا اللَّه، أَو الذَّبْ عَلَى عَلَى مَلْكِمْ تَسْتَعْجُلُونَ) (٣).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري، صحيح البخاري، كتاب المناقب، باب علامات النبوة في الإسلام، ٢٠١/٤ برقم (٣٦١٢).



<sup>(</sup>۱) رواه البخاري، صحيح البخاري، كتاب المناقب، باب قول النبي ﷺ: (لو كنتُ متخذاً خليلاً)، ٥/٠١ برقم (٣٦٧٨).

<sup>(</sup>۲) ينظر: سيرة ابن إسحاق، ۱۹۲. السيرة النبوية لابن هشام، ۱/۳۲۰. السنن الكبرى، أبو بكر أحمد بن الحسين بن علي بن موسى البيهقي (تـ٥٥٨هـ)، تح: محمد عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، ط۳، ۱۲۲۶هـ–۲۰۰۳م، كتاب المرتد، باب المكره على الردة، ٣٦٣/٨ برقم (١٦٨٩٨).



## البحث رقم ١٠)



#### ثانياً: عدم استنصار النبي علا بمنعته:

عن جبير بن مطعم، قال: مشيت أنا وعثمان بن عفان، فقال: يا رسول الله أعطيت بني المطلب وتركتنا، وإنما نحن وهم منك بمنزلة واحدة؟ فقال النبي على: (إِنَّمَا بَنُو هَاشِمٍ وَبَنُو المُطَّلِبِ شَيْءٌ وَاحِدٌ)(١)، ورواه للبيهقي بزيادة: (إِنَّهُمْ لَمْ يُفَارِقُونَا فِي جَاهِلِيَّةٍ وَلَا إِسْلَامٍ، إِنَّمَا بَنُو هَاشِمٍ وَبَنُو الْمُطَّلِبِ شَيْءٌ وَاحِدٌ)، ثمَّ شبك رسول الله على يديه إحداهما في الأخرى(٢).

وسبق قبل قليل حديث خباب بن الأرت عندما طلبوا منه الاستنصار، فكان الرسول الله قادراً على الاستنصار بمنعته لكي يخففوا لو شيئاً من الاضطهاد والتعذيب، ولكن لمّا لم يفعل مع الحاجة إليه دلّ ذلك دلالة واضحة على منع استعمال القوة المادية في الدعوة إلى الله تعالى.

### ثالثاً: تصريح النبي علم الأمر بالقتال:

جاءت النصوص الشرعية الصريحة بالمنع من القتال واستعمال القوة المادية في تلك المرحلة من الدعوة، لعدم الأمر به وفي أكثر من حادثة، ومن ذلك:

### أ- موقف النبي على عندما طلب منه أهل بيعة العقبة الثانية استعمال القوة:

<sup>(</sup>٣) رواه الأمام أحمد من حديث كعب بن مالك، قال الأرنؤوط: "حديث قوي، وهذا إسناد حسن"، مسند أحمد، ٥٠/٤٩ - ٩٥ برقم (١٥٧٩٨).



<sup>(</sup>١) رواه البخاري، صحيح البخاري، كتاب المناقب، باب مناقب قريش، ١٧٩/٤ برقم (٣٥٠٢).

<sup>(</sup>۲) السنن الكبرى للبيهقي، كتاب قسم الفيء والغنيمة، باب سهم ذي القربى من الخمس، ٦/٥٥٥ برقم (٢٩٥٣).



### البحث رقم ١٠)

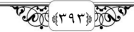


وهنا كانت الفرصة سانحة لانتزاع نصر سريع وتحقيق انتقام سهل، ولكن مع ذلك منع النبي الستعمال القوة في هذه المرحلة من الدعوة.

### ب- النهي الصريح بالكفِّ عن القتال في مكة:

فهذه الأدلة ونحوها تدل دلالة واضحة أنّ الأمر بالقتال لم يكن مأذوناً به من قبل الشرع ولم يقم به رسول في في تلك المرحلة من الدعوة، وأنّه لم يأمر به مع إمكان القيام به ووجود القدرة عليه، ولا يُقال هنا إنّ المانع هو عدم توفر العدة للقتال، فإنّ النبي كانت له منعة، والقوم فيهم من الحمية ما معه لا يألون جهدهم في نصرة من تحالفوا معه، ثمّ لو كان السبب في عدم القتال هو عدم توفر العدة الكافية لذكر لهم النبي في ذلك، ولأخذ بالأسباب التي تحققها، ولكن نجده في ينهاهم عن القتال ويمنعهم منه صراحةً وفي أكثر من موقف.

<sup>(</sup>۱) رواه النسائي، سنن النسائي، ١١٠٤٧/٦٨/١٠. والحاكم، وقال الذهبي: "على شرط البخاري"، المستدرك على الصحيحين، الحاكم أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن محمد النيسابوري (ت٥٠٤هـ)، (ومعه تعليقات الذهبي من تلخيص المستدرك) تح: مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، الذهبي من 7٣٦/٢ برقم (٣٢٠٠).







#### الاحتجاج بالأعمال المادية التي وقعت في العهد المكي والجواب عليه

يقوم هذا الاحتجاج على حوادث وقعت إبَّان الدعوة في العهد المكي، وتضمنت قتالاً وأعمالاً مادية، وفيما يأتى بيان ذلك والجواب عليه:

أولاً: بعض المواقف التي تدل على قتال أو أعمال مادية وقعت في العهد المكى:

<sup>(</sup>۱) ينظر: السيرة النبوية لابن هشام، ١/٣٤٥. تاريخ عمر بن الخطاب ، جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي (ت٩٩٥هـ)، طبعة قديمة مطبوعة في مصر، ١٣٣٥هـ، ص٧.

<sup>(</sup>٢) سيرة ابن إسحاق، ١٤٧. وينظر: السيرة النبوية لابن هشام، ٢٦٣/١.







ج- عن علي ابن أبي طالب شقال: (ولقد رأيت رسول الله نه وأخذته قريش فهذا يَجَوُّهُ (١) وهذا يُتَلْتِلُهُ (٢) وهم يقولون: أنت الذي جعلت الآلهة إلها واحداً قال: فوالله ما دنا منه أحد إلا أبو بكر، يضرب هذا وَيَجَأُ هذا وَيُتَلْتِلُ هذا وهو يقول: ويلكم أتقتلون رجلاً أن يقول ربي الله، ...) (٣).

## ثانياً: الجواب على الاستدلال بمواقف القتال والأعمال المادية التي وقعت في العهد المكي:

إنَّ هذه الأدلة لا تعدو كونها حالاتٍ فردية قام أصحابها بعمل مادي؛ لردّ اعتداء وقع عليهم، فغايتها أنَّها تدلُّ على الإذن برد الاعتداء، كإجراء فردي، لأننا إذا نظرنا إلى الأدلة التي نهى فيها الرسول على القتال وطلب من الصحابة كفَّ الأيدي والعفو، وأمرهم بالصبر على الأذى، نجدها عامَّة فتشمل المنع من كل ما يتصل بالأعمال المادية، مثل: تشكيل الفرق، وتدريب الأفراد، والتجهيز بالسلاح، ... الخ، ونجدها قد تعلَّقت بعمل الجماعة، فلا تتعارض مع هذه الأدلة التي جاءت في أعمال فردية، فللأفراد أن يردُوا الاعتداء ويدفعوه عن أنفسهم، كما فعل حمزة وسعد بن أبي وقاص وأبو بكر، وغيرهم من الصحابة، ولكنه يبقى في السياق الشخصي الفردي فلا يمثل الجماعة ولا يُعدُّ من أعمالها، والله تعالى أعلم.

<sup>(</sup>٣) رواه البزار، وقال: "وهذا الحديث لا نعلمه يروى عن علي، إلا من هذا الوجه بهذا الإسناد". مسند البزار، 7/4 برقم 7/4 الهيثمي: "رواه البزار، وفيه من لم أعرفه". مجمع الزوائد، 7/4 برقم (١٤٣٣٣).



<sup>(</sup>۱) قوله: "يجؤه"، من وَجَأَ: الوَجْءُ: اللَّكُزُ، ووَجَأَه بِالْيْدِ والسَّكِينِ وَجْأً: ضَربَه، وَوَجَأَ فِي عُنُقِه كَذَلِكَ. وَقَدْ تَوَجَأْتُه بِالْيْدِ والسَّكِينِ وَجْأً: ضَرَبَهُ، وَوَجَأْ فِي عُنُقِه كَذَلِكَ. وَقَدْ تَوَجَأْتُه بيندي، ووُجِئَ، فَهُو مَوْجُوءٌ، ووَجَأْتُ عُنُقَه وَجْأً: ضَرَبْتُهُ. ينظر: لسان العرب، جمال الدين أبو الفضل محمد بن مكرم بن علي بن منظور الأنصاري الإفريقي (تـ٧١١هـ)، دار صادر، بيروت، ط٣، ١٤١٤هـ، مادة (وجأ)، ١٩٠/١.

<sup>(</sup>٢) قوله: "يتلتله"، من تلل: تلَّه يَثُلُه تَلَّا، فَهُوَ مَثْلُول وتَلِيل: صَرَعه. ينظر: لسان العرب، مادة (تلل)، ٧٧/١١.





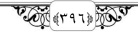
#### الاحتجاج بنصوص الخروج على الحاكم والجواب عليه

احتجت الجماعات المسلحة على مشروعية استعمال القوة المادية في إقامة الدين بأدلة عدة، (١) أبرزها: النصوص التي جاءت بمشروعية الخروج على الحكام، فعن عبادة بن الصامت شوقال: (دعانا رسول الله شوق فبايعناه، فكان فيما أخذ علينا: أن بايعنا على السمع والطاعة في منشطنا ومكرهنا، وعسرنا ويسرنا، وأثرة علينا، وأن لا بنازع الأمر أهله، قال: (إلا أَنْ تَرَوْا كُفْراً بَوَاحاً عِنْدَكُمْ مِنَ اللهِ فِيهِ بُرْهَانٌ)(٢).

### والجواب على هذا الاستدلال كما يأتي:

إنَّ الواقع اليوم لا تنطبق عليه أحاديث الخروج على الحاكم لكي يُستدل بها على مشروعية إنشاء جماعات مسلحة واستعمال القوة المادية لإقامة الدين وجعله موضع التطبيق؛ لأنَّ هذه الاحاديث جاءت لمعالجة واقع معين هو: وجود إمام وخليفة مبايع من الأمة بيعة شرعية بالرضى والاختيار على تطبيق الشرع والالتزام بالكتاب والسنة، ثمَّ وقع منه انحراف وإخلال في ذلك وصل به حدَّ الكفر البواح، أي أنَّ دين الإسلام قائم ونظامه وأحكامه هي المطبقة، والأمة الإسلامية واعية على الأحكام الشرعية وتعيش حياة إسلامية ولكن الخلل وقع من شخص الحاكم نفسه، فشرع النبي الخروج لمعالجة هذا الخلل بعد تعذَّر تقويمه بالنصيحة، فالأمة في هذا الواقع لا

<sup>(</sup>۲) متفق عليه: صحيح البخاري، كتاب الفتن، باب قول النبي ﷺ: (سترون بعدي أموراً تتكرونها)، ۹/۷۶ برقم (۷۰۵۰) - (۷۰۵۸). صحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب وجوب طاعة الأمراء في غير معصية، وتحريمها في المعصية، ۱٤۷۰/۳ برقم (۱۷۰۹).



<sup>(</sup>۱) من هذه الأدلة: ما جرى من قتال أهل الردة في عهد الصديق ، ومنها: الاستدلال بقاعدة ما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب، ومنها: فرضية الجهاد على كل مسلم. (ينظر: الجهاد والقتل في السياسة الشرعية، د. محمد خير هيكل، دار البيارق، بيروت، ط۲، ۱٤۱۷هـ-۱۹۹۳م، ۲۹۲-۲۹۷، ۳۰۱ الشرعية، لكن أبرزها الاستدلال بمشروعية الخروج على الحكام عند ظهور الكفر البواح والجواب عليها وإبطالها يُسقط بقية الحجج والذرائع، لذا اقتصرت عليها







تفتقر إلى إعداد ووعي على أحكام الشرع ووجوب تطبيقها في الحياة، ولا غشاوة تعتري تصورها عن الإسلام وأحكامه.

أمًّا واقعنا اليوم فهو يختلف عن هذا الواقع اختلافاً كبيراً، نعم الأمة مسلمة وما زالت مشاعرها إسلامية، وكثير منهم يؤدي الفروض والعبادات، ولكن بعد مرور قرابة قرن من الزمان على إبعاد الإسلام رسمياً عن واقع الحياة العملية (۱)، وتحوله في نفوس المسلمين إلى دين كهنوتي (۱)، فإنَّ الأمة بحاجة للوعي على وجوب إقامة الدين، وأنَّ الإسلام ليس مجرد طقوس تعبدية وحالة فردية شخصية، بل هو نظام حياة أحكامه تعالج كل ما يتعرض الإنسان من مشاكل أثناء سيره في هذه الحياة، ويجعل لهذه الأمة شخصية متميزة بين الأمم الأخرى؛ لذلك لابدً من سلوك الطريقة التي سلكها رسول الله التحقيق ذلك، وإيجاد الوعي العام المؤيد لهذا الأمر، واستمالة مكامن القوة في الأمة وتحويل رأيها لتأبيد هذه الغاية، كما فعل رسول الله الشهرة، حتى نصره الله تعالى بالأوس

#### المطلب الرابع:

### طريقة الرسول ﷺ هي وحدها الصالحة لتحصيل القوة المادية

إنّ أي فكرة حتى توجد على أرض الواقع مطبقة لابُدَّ لها من قوة تحميها وتضمن تنفيذها، وباستقراء الواقع والمحاولات فإنّ كيفية الحصول على هذه القوة لا يخلو من حالات ثلاث:

<sup>(</sup>٢) الكهنوتي: ما يقتصر على الناحية الفردية من عبادة وأخلاق من غير أن يكون له نظام فيه معالجات لمشاكل الإنسان.



<sup>(</sup>۱) وذلك بإلغاء آخر خلافة إسلامية متمثلة بالسلطنة العثمانية رسمياً عام ۱۹۲۶م، بناء على مقررات معاهدة لوزان ۱۹۲۳م. ينظر: الدولة العثمانية عوامل النهوض وأسباب السقوط، علي محمد الصلابي، دار التوزيع والنشر الإسلامية، بور سعيد/مصر، ط۱، ۱۶۲۱هـ-۲۰۰۱م، ۲۷۲.





الطريقة الأولى: تقوم على استمداد القوة من جهة تملكها، ولكن ضمن صفقة يتم التنازل فيها عن بعض الأفكار أو الأحكام الشرعية، أو يتم فيها تحقيق مصالح لتلك الجهة تجعل إقامة الدين تطبيق الإسلام مشروطاً أو منقوصاً، وذلك كأن يُعتمَد على الدعم من جهات أخرى دولية أو إقليمية أو محلية، وهذا يجعل هذه الجماعات المسلحة خاضعة في أعمالها وأهدافها وغاياتها لتلك الجهات فتتحكم فيها بحسب مصالحها، ثم لا تلبث هذه الجماعات أن تتتهي وتزول عندما ينتهي دورها الذي يحدده لها من قدَّم لها القوة والحماية (١).

ولا ريب أنّ هذه الطريقة خطأ وباطلة، إذ الهدف هو إقامة الدين وجعل الإسلام موضوع التطبيق في الحياة العملية، وقد رفض النبي ﷺ مثل هذه الصفقات، فقد عرضوا عليه أن يكون ملكاً، أو أن يسوِّدوه، أو أن يعبدوا إلهه سنة ويعبد آلهتهم سنة (۲)، ولكنه لم يرضخ لها مطلقاً.

الطريقة الثانية: تقوم على بناء قوة عسكرية من قبل حَملَة الدعوة أنفسهم، وهذه الطريقة وهمية غير واقعية، فالمال والسلاح والعسكر والإعلام والأدوات والأجهزة أمور عظيمة، تفتقر إلى مقدرات دولة لا يمكن تحقيقها اعتماداً على تبرعات ومبادرات شخصية فردية، ومثل هذا الصراع المادي العسكري يجعل تلك الجماعات بحاجة إلى مدد مالى وعسكري وفنى دائم، يحول دونه الضعف وأعباء الحياة، والحصول عليه يرهن من يقوم به لمن يقدم له العون، ويفتح طريق الشيطان لتسويغات لا وجود لها شرعاً؛ لذلك كان من الخطأ أن يقع حَمَلَة الدعوة في فخ تحويل الصراع من صراع فكري سياسي إلى صراع عسكري، أو إدخال هذا العنصر فيه، لما فيه من استهلاك لحَمَلَة الدعوة وتشويه الدعوة والدعاة، وتؤدي إلى اليأس لعدم تكافئ ميزان القوة، فضلاً

<sup>(</sup>٢) كما سبق في المطلب الثاني من المبحث الأول.



<sup>(</sup>١) ينظر: التغيير، محمود عبد الكريم، دار الأمة، بيروت، ط١، ١٤٢١هـ-٢٠٠٠م، ٦١-٦٣، بتصرف.







عن مخالفته لطريقة النبي على طوال فترة الصراع في مكة، حيث كانت السلطة بيد زعماء قريش، فنراه حيّد الصراع المادي والتزم بالصراع الفكري والكفاح السياسي رغم تعذيب المشركين لأتباعه، ورغم تجمّد المجتمع في وجه دعوته (۱).

الطريقة الثالثة: هي تحويل القوى الموجودة في المجتمع لتصبح سنداً لدعوة الحق؛ وذلك بدعوة مكامن القوة في المجتمع وإقناعهم بالإسلام كنظام للحياة، ووجوب تطبيق، أحكامه وأنّه العلاج الناجع لكل ما تعانيه الأمة، بل والبشرية جمعاء، من شقاء ومصائب ونكبات، لتأخذ على عانقها حماية الدعاة وإقامة الدين وتطبيق الإسلام عن قناعة وإيمان، ولكنّ هذا الأمر يحتاج إلى استمرار الدعوة إلى الإسلام، وسقي الأمة بمفاهيم الإسلام وأفكاره، عن طريق الدعوة والمثابرة، والحكمة والصبر، وربط الأمة بعقيدتها ودينها، ودعوتها إلى اتباع طريقة النبي في إقامة الدين، عندئذ ستُوجد الأرض الخصبة والقاعدة الشعبية والجماهيرية، التي تتكامل مع أهل القوة، الذين هم أبناء الأمة وجزء منها أصلاً، لتحقيق الغاية بإقامة الدين، وهذه الطريقة حلِّ واقعي وعملي، وهي السبيل الفعال والمُوصِل للغاية، ولا سبيل غيره؛ فهو لا يجعل إرادة الدعاة مرهونة لجهة خارجية، ولا يجعل طالب النصرة مرهوناً لمن ينصره، ولا يجعل تطبيق مرهونة لجهة خارجية، ولا يجعل طالب النصرة مرهوناً لمن ينصره، ولا يجعل تطبيق الإسلام مشروطاً أو منقوصاً.

وهذه هي طريقة النبي النبي التي لم يَحِد عنها على الرغم من كل ما تحمّله مع صَحْبِه من معاناة وأذى ، ورغم تجمّد المجتمع في وجه الدعوة ، فلم يتنازل عن شيء ولم يبدّل وإنما لجأ إلى طلب النصرة ، وظل يطلبها حتى هيّأ الله تعالى له أهل المدينة ، فنصروه وهاجر إليها ، حيث أنعم الله عليه بإقامة الدين (٣).



<sup>(</sup>۱) ينظر: التغيير، ٦٣-٦٥، بتصرف.

<sup>(</sup>٢) كما سبق بيانه في المبحث الأول من هذا البحث.

<sup>(</sup>٣) ينظر: التغيير، ٦٥-٦٨.



# البحث رقم ١٠)



#### الخاتمة

يُمكن للباحث أن يُجمل نتائج هذه الدراسة بالآتي:

1- المراد بإقامة الدين جعل الدين الإسلامي موضع التطبيق والتنفيذ بحيث يكون هو النظام الذي تيسير عليه حياة المجتمع، وبه تعالج جميع مشاكله، على مستوى الفرد والجماعة.

٢- إنَّ دعوة النَّبي ﷺ وطريقته في إقامة الدين تضمَّنت ثلاث مراحل:

الأولى: التثقيف والإعداد، وفيها بنى رسول الله الله المؤمنة الأولى لتكون قادرة على تحمل تبعات المرحلة المقبلة وخوض غمار الصراع.

والثانية: الجهر بالدعوة والتفاعل مع المجتمع، وفيها خرج رسول الله بهذه الجماعة الأولى إلى المجتمع؛ لإحداث التغيير فيه عن طريق الصراع الفكري، فتحملوا صنوفاً من الأذى والتعذيب، وضربوا أروع الأمثلة في الصبر والثبات على الحق، من غير أن يَحِيْدُوا عن المنهج.

والثالثة: طلب النصرة، وفيها بدأ رسول الله ﷺ بالتحرك لطلب القوة والمنعة التي تقتضيها إقامة الدين، فراح يتصل بالقبائل التي تتمتع بمقومات النصرة، حتى هيّاً الله تعالى له أهل المدينة فنصروه.

٣- إنَّ إقامة الدين في حاضرنا المعاصر في ضوء الطريقة النبوية يُمكن
 إجماله بنقطتين اثنتين:

الأولى: إيجاد الرأي العام والقاعدة الشعبية التي تتبنى أفكار الإسلام وأحكامه، وذلك من خلال إيجاد الجماعة المؤمنة الواعية التي تأخذ على عاتقها الدعوة إلى الإسلام بالتثقيف والإعداد والتفاعل مع المجتمع.

الثانية: تحري مواطن القوة في الأمة، وأصحاب الأمر فيها، وإعادة ثقتهم بالإسلام، وإقناعهم بوجوب إقامة الدين وجعله موضع التطبيق والتنفيذ، بحيث يكون هو





النظام الذي تيسير عليه حياة المجتمع؛ ليفوزوا برضى الله تعالى بنصرة دينه، فيكونوا أنصار الله كما كان الأوس والخزرج.

إنَّ استعمال القوة المادية والعنف المسلح مخالف للطريقة النبوية في إقامة الدين من وجوه ثلاثة:

الأول: إنَّ النصوص الشرعية واضحة الدلالة على المنع من استعمال القوة في إقامة الدين.

الثاني: إنَّ الحالات التي قد يُفهم منها مشروعية استعمال القوة هي حالات فردية ترتكز على دفع الاعتداء عن النفس، ولم تكن منهجاً وركِناً في عمل الجماعة المؤمنة الأولى.

الثالث: إنَّ النصوص التي جاءت بالخروج على الحاكم لا تنطبق على واقعنا اليوم؛ لأنَّ واقعنا يُشبه من حيث الإجمال واقع المرحلة المكية في الدعوة، فلا يصح أن تُنَّزل تلك الأدلة عليه.

وآخر دعوانا أن الحمد شه ربِّ العالمين وصلى الله وسلم وبارك على محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.





### المصادر والمراجع

- القرآن الكريم
- 1- الاستيعاب في معرفة الأصحاب، أبو عمر يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر بن عاصم النمري القرطبي (ت ٤٦٣هـ)، تح: علي محمد البجاوي، دار الجيل، بيروت، ط١، ١٤١٢هـ-١٩٩٢م.
- ۲- البدایة والنهایة، أبو الفداء إسماعیل بن عمر بن کثیر الدمشقی (ت ۲۷۷ه)،
   تح: علی شیری، دار إحیاء التراث العربی، بیروت، ط۱، ۱٤۰۸هـ ۱۹۸۸.
- ٣- تاريخ عمر بن الخطاب ، جمال الدين أبو الفرج عبد الرحمن بن علي بن
   محمد الجوزي (ت ٩٩٥هـ)، طبعة قديمة مطبوعة في مصر سنة ١٣٣٥ه.
- ٤- التحرير والتنوير (تحرير المعنى السديد وتنوير العقل الجديد من تفسير الكتاب المجيد)، محمد الطاهر بن محمد بن محمد الطاهر بن عاشور التونسى (تـ٩٨٤هـ)، الدار التونسية للنشر، تونس، بلا طبعة، ١٩٨٤م.
  - ٥- التغيير، محمود عبد الكريم، دار الأمة، بيروت، ط١، ١٤٢١هـ-٢٠٠٠م.
- 7- تفسير السعدي (تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان)، عبد الرحمن بن معلا بن ناصر بن عبد الله السعدي (تـ١٣٧٦هـ) تح: عبد الرحمن بن معلا اللويحق، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط١، ١٤٢٠هـ-٢٠٠٠م.
- ٧- التفسير السياسي للدين، وحيد الدين خان، دار الرسالة الربانية، القاهرة، مصر، ط١، ١٤١١هـ-١٩٩١م.
- ۸- تفسیر الطبري (جامع البیان في تأویل القرآن) أبو جعفر محمد بن جریر
   الآملي الطبري (ت.۳۱۰هـ)، تح: محمود محمد شاكر، راجعه وخرّج أحادیثه





ودرس أسانيده: أحمد محمد شاكر، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط۱، ۱٤۲۰هـ-۲۰۰۰م.

(البحث رقم ١٠)

- 9- تفسير القرآن العظيم، أبو الفداء إسماعيل بن كثير القرشي الدمشقي (ت٤٧٧هـ)، تح: سامي بن محمد سلامة، دار طيبة، الرياض، ط٢، ١٤٢٠هـ-١٩٩٩م.
- ۱ تفهيم القرآن، أو الأعلى المودودي، نقلاً عن كتاب: التفسير السياسي للدين، وحيد الدين خان، دار الرسالة الربانية، القاهرة، مصر، ط١، ١٤١١هـ وحيد الدين خان، دار الرسالة الربانية، القاهرة، مصر، ط١، ١٤١١هـ وحيد الدين خان، دار الرسالة الربانية، القاهرة، مصر، ط١، ١٤١١هـ وحيد الدين خان، دار الرسالة الربانية، القاهرة، مصر، ط١، ١٤١١هـ
- 11- الجهاد والقتل في السياسة الشرعية، د. محمد خير هيكل، دار البيارق، بيروت، ط٢، ١٤١٧هـ-١٩٩٦م.
- 17- دلائل النبوة، أبو نعيم أحمد بن عبد الله بن أحمد بن إسحاق بن موسى بن مهران الأصبهاني (تـ٤٣٠هـ)، تح: د. محمد رواس قلعه جي، عبد البر عباس، دار النفائس، بيروت، ط٢، ١٤٠٦هـ–١٩٨٦م.
- ۱۳- دلائل النبوة ومعرفة أحوال صاحب الشريعة، أبو بكر أحمد بن الحسين بن علي بن موسى البيهقي (تـ٥٩هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ٥٠٥هـ.
- 15- الدولة العثمانية عوامل النهوض وأسباب السقوط، علي محمد الصلابي، دار التوزيع والنشر الإسلامية، بور سعيد، مصر، ط١، ١٤٢١هـ-٢٠٠١م.
- 10- الرحيق المختوم، صفي الرحمن المباركفوري (تـ١٤٢٧هـ)، دار الهلال، بيروت، ط١، بدون تاريخ.

### البحث رقم ١٠)





- ۱٦- سيرة ابن إسحاق (كتاب السير والمغازي)، محمد بن إسحاق بن يسار المطلبي بالولاء، المدني (تـ٥١هـ)، تح: سهيل زكار، دار الفكر، بيروت، ط١، ١٣٩٨هـ-١٩٧٨م.
- ۱۷- السيرة النبوية، جمال الدين أبو محمد عبد الملك بن هشام بن أيوب الحميري المعافري، (ت١٦٣ه)، تح: مصطفى السقا وآخرون، مصطفى البابى الحلبى وأولاده، مصر، ط٢، ١٣٧٥هـ-١٩٥٥م.
- 1۸- السيرة النبوية عرض وقائع وتحليل أحداث، على محمد الصلابي، دار المعرفة، بيروت، ط۷، ٤١٢٩هـ-٢٠٠٨م.
- 19- السنن الكبرى، أبو بكر أحمد بن الحسين بن علي بن موسى البيهقي (ت٨٥٤هـ)، تح: محمد عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، ط٣، ٢٠٠٢هـ.
- ٢- سنن النسائي (السنن الكبرى)، أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب بن علي الخراساني النسائي (ت٣٠٣هـ)، تح: حسن عبد المنعم شلبي (بإشراف شعيب الأرنؤوط)، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط١، ١٢٤١هـ-٢٠٠١م.
- 71 صحیح البخاري (الجامع المسند الصحیح المختصر من أمور رسول الله وسننه وأیامه)، محمد بن إسماعیل أبو عبد الله البخاري الجعفي (ت٥٦٦ه)، تح: حمد زهیر بن ناصر الناصر، ترقیم: فؤاد عبد الباقي، تعلیقات: د.مصطفی دیب البغا، دار طوق النجاة، بیروت، ط١، ١٤٢٢ه.
- ۱۲- صحیح مسلم (المسند الصحیح المختصر بنقل العدل عن العدل إلی رسول الله ﷺ)، أبو الحسین مسلم بن الحجاج القشیري النیسابوري (تـ ۲۱ م)، تح: محمد فؤاد عبد الباقی، دار إحیاء الكتب العربیة (عیسی البابی الحلبی





- وشركاؤه)، دار الحديث، القاهرة، توزيع: دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ٢٤١هـ-١٩٩١م.
- ۲۳ الطبقات الكبرى، أبو عبد الله محمد بن سعد البصري البغدادي المعروف بابن سعد (ت.۲۳ه)، تح: محمد عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، ط۱، ۱٤۱۰هـ-۱۹۹۰م.
- ٢٤- فتح الباري شرح صحيح البخاري، أحمد بن علي بن حجر العسقلاني (ت٥٨هـ)، تح: محب الدين الخطيب، دار المعرفة، بيروت، بلا طبعة، ١٣٧٩هـ.
- ٢٥ فقه السيرة، محمد الغزالي السقا (ت١٤١٦هـ)، تخريج الأحاديث: محمد ناصر الدين الألباني، دار القلم، دمشق، ط١، ١٤٢٧هـ.
- 77 فقه السيرة النبوية مع موجز لتاريخ الخلافة الراشدة، محمد سعيد رمضان البوطي، دار الفكر، دمشق، ط70، ١٤٢٦ه.
- ۲۷ الكامل في التاريخ، عز الدين أبو الحسن علي بن أبي الكرم الشيباني الجزري، المعروف بـ(ابن الأثير) (تـ ۲۳هـ)، تح: عمر عبد السلام تدمري،
   دار الكتاب العربي، بيروت، ط١، ١٤١٧هـ ١٩٩٧م.
- ۲۸ لسان العرب، جمال الدین أبو الفضل محمد بن مکرم بن علي بن منظور الأنصاري الإفریقی (تـ۷۱۱هـ)، دار صادر، بیروت، ط۳، ۱۶۱۶ه.
- ٢٩ مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، أبو الحسن نور الدين علي بن أبي بكر بن سليمان الهيثمي (تـ٧٠٨هـ)، تح: حسام الدين القدسي، مكتبة القدسي، القاهرة، بلا طبعة، ١٤١٤هـ-١٩٩٤م.
- ٣- المستدرك على الصحيحين، الحاكم أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن محمد النيسابوري (تـ٥٠٤هـ)، (ومعه تعليقات الذهبي من تلخيص المستدرك) تح:







مصطفى عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١١هـ- ١٩٩٠م.

- ۳۱ مسند الإمام أحمد بن حنبل، أبو عبد الله أحمد بن محمد بن حنبل بن هلال بن أسد الشيباني (تا۲۶ه)، تح: شعيب الأرنؤوط وآخرون، مؤسسة الرسالة، بيروت، ط۱، عدة سنوات انتهت ۱۶۲۱هـ-۲۰۰۱م.
- ٣٢ مسند البزار (البحر الزخار)، أبو بكر أحمد بن عمرو بن عبد الخالق العتكي المعروف بر(البزار) (ت٢٩٢هـ)، تح: مجموعة محققين، مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة، ط١، ١٩٨٨ ٢٠٠٩م.
- ٣٣ المنهج الحركي للسيرة النبوية، منير محمد الغضبان (ت١٤٣٥هـ)، مكتبة المنار، الأردن، ط٦، ١٤١١هـ-١٩٩٠م.



جمهورية العراق وزارة التعليم العالي والبحث العلمي جامعة الأنبار كلية العلوم الإسلامية





ISSN: 2071-6028 رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق في بغداد (١٢٢٥) سنة ٢٠٠١م السنة التاسعة، المجلد التاسع، العدد الثامن والثلاثون





مربيع الأول ١٤٤٠

كانون الأول ٢٠١٨م