

# سجدات التلاوة في القرآن الكريس دراسة دلالية

م. د. أعمد عاتم عامد سعود مدرس في مديرية تربية الأنبار - الرماديي رقم الهاتف/ ١٩٨٢٢ - ٧٩٠٢٦

أ.د. بیان شاکر جمعح

قسم اللغة العربية - كلية التربية للعلوم الإنسانية - جامعة الأنبار رقم الهاتف/ ٣٤٠٤٢٣٠٠



# الملخص

لقد درسنا في بحثنا هذا المشكلات الفقهية التي ظلت محصورة إلى زمن بعيد بيد الفقهاء والعارفين بعلوم الفقه وأصوله دراسة دلالية متعمقين في ذلك لكي نقدم حلاً لمشكلة فقهية خلافية وهي تحديد مواضع سجود التلاوة في النص القرآني الشريف غير ناسين الأصول التي يمكن الإفادة منها بدءًا بالنص القرآني والسنة النبوية الشريفة والمرويات التاريخية وصولاً من خلال هذه الأصول إلى فهم المشكلة الفقهية فهمًا صحيحًا دقيقًا ودراستها دراسة دلالية للموضع المُشْكَل على أن لا نجعل من هذه الجوانب حاكمة للجانب الدلالي بل أن نعتمدها في الحلول التي يمكن تقديمها.

وقد رتبنا آيات السجدات حسب ورودها في المصحف الشريف، وذكرنا الخلاف فيها وأسباب نزولها والمعنى الذي وردت فيه.

وآخر دعوانا أنِ الحمدُ لله رب العالمين

كلمات مفتاحية: السجدة، التلاوة، القرآن الكريم، دراسة دلالية





Recitation of Sajidat in the Holy Quran A Semantic Study

Assist. Dr. Ahmed Hatim Hamid Sood

A Teacher in the Directorate of Anhar Education-Ramadi

Prof. Dr. Bayan Shakir Neema

Department of Arabic Language- College of Education for

Humanities- Anbar University

Abstract

In our research, we have studied the doctrinal problems that have long been confined in the hands of jurist and scholars in the origins of jurisprudence as a semantic study of the evidence to provide a solution to a controversial doctrinal problem. This problem lies in determining the positioning of Sajidat recitation in the Holy Qur'anic text – taking into consideration the Qur'anic and Sunnah texts and the historical narration. Depending on these texts, we try to understand the doctrinal problem accurately and to study it in a semantic study of the problem position and not to make these aspects semantically but to adopt them in the solutions that can be presented.

We ordered the verses of Sajidat as they were listed in the Holy Quran, and we mentioned the disagreement, the reasons for its descendant and the meaning of them .

Finally, Praise be to Allah, Lord of the Worlds

Key words: Sajida, Recitation, Holy Quran, a Semantic study

#### مقلمت:

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على خير المرسلين وعلى آله وصحبه أجمعين. وبعد..

فإن البحث في المشكلات الفقهية ظل محصورًا بين أيدي الفقهاء على مدى زمني طويل يستعرضون فيها خلافاتهم القائمة على التنوع في الفهم والتعدد وفق الروايات المنقولة عن النبي الكريم صلى الله عليه وسلم وعن آله وصحابته رضي لله عنهم أجمعين، ويبدو أن أفق التفكير في حل لهذه المشكلات بات مغلقًا على ما تم قوله أو الوصول إليه وفي الأعم الأغلب تم وضع كل الحلول الممكنة من قبل الرعيل الأول الذي أعطى ما عنده قبل بداية القرن الرابع الهجري، ولم يبق للمتأخرين سوى الشرح والإيضاح والعرض والتفسير.

ومع مجيء عصرنا بات ممكنًا أن ندلي دلونا بشكل ما في هذه الخلافات عسى أن نسهم في حلها يومًا ما أو في حل جزء منها على الأقل، وخصوصًا تلك المسائل التي تتعلق بالدلالة والفهم البعيدة عن القطعية النصية.

ومن الجدير بالذكر أن نقول بأننا سنعتمد على الدراسة الدلالية لكي نقدم حلًا لمشكلة فقهية خلافية وهي تحديد مواضع سجود التلاوة في النص القرآني الكريم، غير ناسين الأصول التي يمكن الإفادة منها والتي تدور حول النص القرآني والسنة النبوية الكريمة والمرويات التاريخية التي يمكنها أن تساعدنا في تقديم الدراسة الدلالية للوضع المشكل على أن لا نجعل من هذه الجوانب حاكمة للجانب الدلالي بل أن نعتمدها في الحلول التي يمكن تقديمها.

والمشكلة التي اخترناها -وهي مشكلة مواضع سجود التلاوة- مشكلة بسيطة ويمكننا أن نعتمد عليها بوصفها مدخلًا لتقديم فرضية السياق في الدرس الدلالي ودوره في حل الخلافات الفقهية، فهي مشكلة دارت الخلافات حول تفاصيلها الدقيقة على الرغم من عدم وجوبها لدى الكثير من الفقهاء.

وأخيرًا فأن ما نطرحه ليس قانونًا وإنها هي فرضية يمكن أن تثبت نجاعتها، ويمكن أن لا تقدم لنا شيئًا، فالحكم على مدى هذا النجاح يمكننا إطلاقه بعد الخوض في تفصيلات المشكلة وعرض الاعتراضات ومناقشتها وبعد معرفة مدى القبول الذي يمكن أن تلقاه، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.





## أولاً: عرض الخلاف

اختلف الفقهاء في سجدة التلاوة حول الكثير من التفصيلات الفرعية المتعلقة بأحكامها"،"، وإذا استثنينا هذه الخلافات فإننا نجد أن هناك خلافا بين الفقهاء حول مواضع سجدة التلاوة في القرآن الكريم، وقد لخصها صاحب كتاب البناية شرح الهداية وهو أبو محمد بن أحمد الحنفي بدر الدين العيني على الشكل الآتي:

الأول: مذهب الحنفية - وهو أربعة عشر سجدة، في الأعراف وفي الرعد، والنحل، والإسراء، ومريم، والأولى في الحج، والفرقان، والنمل، والسجدة، وص، وفصلت، والنجم، والانشقاق، والعلق.

الثاني: إحدى عشرة، بإسقاط الثلاثة من المفصل، وبه قال الحسن وابن المسيب وابن جبير وعكرمة، ومجاهد وعطاء وطاوس ومالك في ظاهر الرواية والشافعي في القديم.

الثالث: خمس عشرة، وبه قال المدنيون عن مالك تكملتها بآية الحج الثانية وهو مذهب عمر وابنه عبد الله والليث وإسحاق، ورواية عن أحمد وابن المنذر واختاره المروزي وابن شريح.

الرابع: أربع عشرة، بإسقاط سجدة ص وإثبات سجدة الحج الثانية وهو أصح قولي الشافعي وأحمد.

والخامس: أربع عشرة بإسقاط سجدة النجم، وهو قول أبي ثور.

السادس: اثنتا عشرة بإسقاط ثانية الحج وص والانشقاق، وهو قول مسروق.

السابع: ثلاث عشرة بإسقاط ثانية الحج والانشقاق، وهو قول عطاء الخراساني.

الثامن: إن عزائم السجود خمس؛ الأعراف والإسراء والنجم والانشقاق والعلق، وهو قول ابن مسعود - رَضِيَ اللهُ عَنْهُ -.

التاسع: عزائمه أربع، السجدة وفصلت، والنجم، والعلق، وهو مروي عن علي - رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ.

والعاشرة: عزائم السجود ثلاث، قاله سفيان بن جبير، وهي السجدة، والنجم، والعلق.

الحادي عشر: عزائم السجود السجدة، والأعراف، وفصلت، والإسراء، وهو مذهب عبيد بن عمير.

الثاني عشر: عشر سجدات، قال به جماعة"،".

ويبدو من هذا العرض أننا نستطيع أن نقدم النتائج الآتية:

- أ- لا نستطيع أن نحدد أية سجدة من سجدات القرآن بوصفها سجدة يتفق عليها الجميع.
- ب- كل رأي من الآراء يعتمد في تحديد السجدات بحسب ما وصله علمه أو ما وصل إليه من روايات يعتد بها.
  - ت- أكبر عدد من السجدات يمكن أن يصل إلى ست عشرة سجدة بجمع جميع الآراء.
    - ث- أقل عدد من السجدات كان ثلاث سجدات (السجدة، والنجم، والعلق).
      - ج- السجدات التي يدور حولها الحديث والخلاف تقع في المواضع الآتية:
- الأول: آخر سورة الأعراف، عند قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَرَبِّاكَ لَا يَسْتَكُمْرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيُسَيِّحُونَهُ. وَلَهُ، وَلَهُ، وَلَهُ وَلَهُ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيُسَيِّحُونَهُ. وَلَهُ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيُسَيِّحُونَهُ وَلَهُ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيُسَيِّحُونَهُ وَلَهُ وَلَهُ عَنْ عَبَادَتِهِ وَيُسَيِّحُونَهُ وَلَهُ عَنْ عَبَادَتِهِ وَيُسَتِّعُونَهُ وَلَهُ عَنْ عَبَادَتِهِ وَيُسَتِّعُونَهُ وَلَهُ عَنْ عَبَادَتِهِ وَيُسَتِّعُونَهُ وَلَهُ عَنْ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَنْ عَلَا عَلَا إِنَّ اللَّذِينَ عِنْدَ رَبِّكُ لَا يَسْتَكُمُونَ عَنْ عَبَادَتِهِ وَيُسَيِّعُونَهُ وَلَهُ لَا يَسْتُكُونُ وَلَا لَا عَنْ عَلَا عَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ وَلَهُ عَلَيْكُونَا عَلَا عَلَا عَلَيْكُونَا عَلَا عَلَ
- الثاني: في الرعد عند قوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ طُوّعًا وَكَرْهًا وَظِلَالُهُم بِٱلْغُدُوّ وَٱلْأَصَالِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ ال
- الثالث: في النحل عند قوله تعالى: ﴿ وَلِلّهِ يَسَجُدُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن دَآبَةٍ وَٱلْمَلَهُ كَهُ وَهُمْ لَا يَسَاتَكُمْ وَنَ النَّالِثِ عَافُونَ رَبُّهُم مِن فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ اللهُ ﴾ "٥".
- الرابع: في الإسراء عند قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَامِنُواْ بِهِ ۗ أَوْلَا ثُوَّمِنُواْ إِنِهِ ۖ أَوْلَا ثُوَّمِنُواْ إِنِهِ ۖ أَوْلَا ثُوَّمِنُواْ إِنِهِ ۖ أَوْلَا تُوْمِنُواْ إِنِهِ اللَّهِ مَا لَكُوْمَ عَلَيْهِمْ مَنِ قَبْلِهِ ۗ إِذَا يُسْلَى عَلَيْهِمْ مَغِزُونَ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهِمْ مَنِ قَبْلِهِ ۗ إِذَا يُسْلَى عَلَيْهِمْ مَغِزُونَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مَنِ قَبْلِهِ ۗ إِنَا يَسْلَمُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ





- الخامس: في سورة مريم عند قوله: ﴿ أُولَيَهِكَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبِيِّعَنَ مِن ذُرِّيَةِ ءَادَمَ وَمِعَنْ حَمَلْنَامَعَ نُوج وَمِن دُرِّيَةِ إِبْرَهِيمَ وَإِسْرَهِ يِلَ وَمِمَنْ هَدَيْنَا وَٱجْنَبَيْنَا ۚ إِذَا نُنْلَى عَلَيْهِ ءَايَنتُ ٱلرَّحْمَنِ خَرُواْ سُجَدًا وَبُكِيًا ١٠ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ ءَايَنتُ ٱلرَّحْمَنِ خَرُواْ سُجَدًا وَبُكِيًا ١٠ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَا عَلَيْهِ عَلَيْكُوا عَلَيْهِ عَالْمَعُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَالْمَا عَلَيْهِ عَلَيْ
- السادس: في سورة الحج عند قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهُ يَسْجُدُ لَهُ، مَن فِي السَّمَوَتِ وَمَن فِي الْأَرْضِ وَالشَّمْسُ وَالشَّمْسُ وَالشَّمْسُ وَالشَّمْسُ وَالشَّمْسُ وَالشَّمْرُ وَالشَّجُرُ وَالدَّوَاتُ وَكَثِيرٌ مِنَ النَّاسِ وَكَثِيرٌ حَقَّ عَلَيْهِ الْعَذَابُ وَمَن يُهِنِ اللَّهُ فَمَا لَهُ. مِن مُكْرِمِ إِنَّ اللَّهُ وَمَن يُهِنِ اللَّهُ فَمَا لَهُ. مِن مُكْرِم إِنَّ اللَّهُ وَمَن يُهِنِ اللَّهُ فَمَا لَهُ. مِن مُكْرِم إِنَّ اللَّهُ يَفْعَلُ مَا يَشَاهُ أَنَّ اللَّهُ فَمَا لَهُ اللَّهُ اللَّ
- السابع: في سورة الحج عند قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا أَرْكَعُواْ وَالسَّجُدُواْ وَاعْبُدُواْ رَبَّكُمْ وَاقْعَالُواْ
  الْخَدْيْرُ لَعَلَّكُمْ مُقْلِحُونَ ١٠٠٠ ﴿ اللَّهِ ﴾ " " ".
- الثامن: في سورة الفرقان عند قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱسَجُدُواْ لِلرَّمَّيْنِ قَالُواْ وَمَا ٱلرَّمَّكُ أَنَسَجُدُ لِمَا تَأْمُونَا وَزَادَهُمْ نُقُورًا ٢٠٠٠ ﴾ "٢٠٠.
- التاسع: في سورة النمل، عند قوله تعالى: ﴿ وَجَدِتُهَا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُونَ لِلشَّنْسِ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَزَيَّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَنُ اللَّهُ الشَّيْطَنُ اللَّهُ الشَّيْطَنُ اللَّهُ اللَّمَ اللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللْمُ الللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ
- العاشر: في سورة {الم} السجدة، عند قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِتَايَنَتِنَا ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُواْ بِهَا خَرُواْ سُجَّدًا وَسَجَّدُواْ بِهَا خَرُواْ مِهَا خَرُواْ سُجَّدًا وَسَبَّحُواْ بِحَمَّدِرَيِهِمْ وَهُمْ لَا يَسْتَكُبِرُونَ اللَّهِ ﴾ "١٢".
- الحادي عشر: في سورة ص، عند قوله: ﴿ قَالَ لَقَدْ ظَلَمَكَ بِسُوَّالِ نَجْمَئِكَ إِلَى نِعَاجِهِ ۚ وَإِنَّ كَثِيرًا مِّنَ ٱلْخَلَطَآءِ لَبَنِي بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضُ مَلَ اللَّهُ عَلَى بَعْضُ مَلَوْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى بَعْضُ مَلَوْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى بَعْضِ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ وَقَلِيلٌ مَّا هُمُّ وَظَنَّ دَاوُرُدُ أَنَّمَا فَنَنَّهُ فَأَسْتَغْفَرَ رَبَّهُ وَكُولُ الصَّلِحَتِ وَقَلِيلٌ مَّا هُمُّ وَظَنَّ دَاوُرُدُ أَنَّمَا فَنَنَّهُ فَأَسْتَغْفَرَ رَبَّهُ وَكُولُ الصَّالِحَتِ وَقَلِيلٌ مَّا هُمُّ وَظَنَّ دَاوُرُدُ أَنَّمَا فَنَنَّهُ فَأَسْتَغْفَرَ رَبَّهُ وَكُولُوا الصَّلِحَتِ وَقَلِيلٌ مَّا هُمُّ وَظَنَّ دَاوُرُدُ أَنَّمَا فَنَنَّهُ فَأَسْتَغْفَرَ رَبَّهُ وَكُولُوا الصَّلْوَا الصَّلْوَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَالْمَا عَلَيْكُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ



- الثاني عشر: في سورة فصلت، عند قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ٱلْيَّلُ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ لَا سَنَجُدُوا لَا لَشَجُدُوا لِلسَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَٱسْجُدُوا لِللَّهَاتِ عَلَيْهِ الْيَاهُ تَعَبُدُونَ اللَّهَ عَلِي السَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَٱسْجُدُوا لَا لَيْهِ ٱلَّذِي خَلَقَهُ اللهِ اللهَ مَن اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا
  - الثالث عشر: في آخر سورة النجم، عند قوله تعالى: ﴿ فَأَنْجُدُوا يَتَّهِ وَأَعْبُدُوا ١٥٣٠ ﴾ "١٥٠".
- - الخامس عشر: في آخر سورة العلق عند قوله تعالى: ﴿ كُلَّا لَانْطِعْهُ وَاُسْجُدُ وَاُقْرَبِ ﴾ ﴿ اللَّ اللَّهُ اللَّ
    - السادس عشر: في آيَةِ الْحِجْرِ: ﴿ فَسَيِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَكُن مِّنَ ٱلسَّنجِدِينَ ﴿ ﴾ اللهُ ال

كما أن هناك موضعًا آخر للخلاف يتجلى في تحديد موضع السجدة بالضبط في السورة من بين الآيات المقصودة وعلى الشكل الآتي:

- سجدة سورة (ص) قال الحَنَفِيَّةَ فِي الصَّحِيحِ عِنْدَهُمْ: إِنَّ السُّجُودَ عِنْدَ قَوْل اللهِّ تَعَالَى: چ**وَحُسَّنَ مَعَابٍ** چ """ وقَال المُالِكِيَّةُ: السُّجُودُ عِنْدَ قَوْل اللهِ عَزَّ وَجَل: ﴿ **وَخَرِّ رَاكِعًا وَأَنَابَ اللَّ** اللَّالِكِيَّةُ: السُّجُودُ عِنْدَ قَوْل اللهِ عَزَّ وَجَل: ﴿ **وَخَرِّ رَاكِعًا وَأَنَابَ اللَّ** اللَّالِكِيَّةُ: السُّجُودُ عِنْدَ قَوْل اللهِ عَزَّ وَجَل: ﴿ وَخَرِّ رَاكِعًا وَأَنَابَ اللهِ ال
- سجدة سورة فصلت يرى المالكية إِنَّ السُّجُودَ عِنْدَ قَوْله تَعَالَى: ﴿ إِن كُنتُم إِيَّاهُ تَعَبُدُونَ ﴿ """
  """ والجمهور على السجود عند ﴿ لَا يَسْتَعُمُونَ ﴾ """.
- سجدة سورة النمل قَالَ الشَّافِعِيُّ أنها عِنْدَ قَوْلِهِ: ﴿ وَمَا تُعْلِنُونَ ﴾ "٢٦" وَقَالَ مَالِكُ وَأَبُو حَنِيفَةَ: يُسْجَدُ عِنْدَ قَوْلِهِ: ﴿ وَمَا تُعْلِيمِ اللَّهُ الْمَافِعِيُ أَنها عِنْدَ قَوْلِهِ: ﴿ وَمَا تُعْلِيمِ اللَّهُ اللَّهُ الْمَطْيِمِ اللَّهُ الْمَطْيِمِ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّا اللللَّ اللَّالَةُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ





#### ثانيًا: فرضيات واستنتاجات قديمة.

لقد استعرضنا الخلاف الحاصل حول آيات السجود للتلاوة في القرآن الكريم مما يتعلق بعددها ومواضعها، ويبدو من هذا الاستعراض أن الخلاف الدائر حول عدد السجدات متأت من تعدد الروايات واختلافها حتى وصل الأمر إلى أن يختلف الرواة حول سجدة العلق فيروي بعضهم أن النبي محمدا صلى الله عليه وسلم قد سجدها حينها كان في مكة المكرمة ولم يسجدها حينها صار في المدينة المنورة"،"، وبعيدا عن هذه الخلافات فإن الخلافات التي عرضناها حول مواضع السجود يمكن حلها دلاليًا أو هكذا نبتغي بها أن الروايات والفقهاء اختلفوا فيها إلى حد كبير ولم نتمكن من الوصول معها إلى حل مرض.

وقد حاول بعض العلماء وضع قواعد لمعرفة مواضع السجدات نجد أنفسنا ملزمين بالتعريج عليها إذ يرى بعضهم أن السجدات المتفق عليها وردت في مواضع بصيغة الإخبار وفي مواضع أخرى بصيغة الأمر بالسجود، ومواضع الأمر قد اتفق على أنه لا يجوز فيها السجود، من أجل أنها تعليم، وقد صاغوا لها قاعدة تقول: (وكل سجدة بلفظ الخبر لم يختلفوا أنها يسجد فيها)"،"، وصاغ بعضهم قاعدة تخص السجدات من أجل وضع أصول أو أسس في علوم القرآن فقالوا مثلا: (كل سورة فيها سجدة تلاوة فهي مكية)"،" وهي قواعد تمت صياغتها بعد الوصول إلى عدد السجدات كما يفرضه المذهب الفقهى المتبع.

وقد وقف بعضهم أمام أنواع السجود مصنفا إياها بحسب ما وردت في القران الكريم متفكرا في أشكالها وهذا ما قام به ابن تيمية مثلا إذ رأى إنها على نوعين: خبر عن أهل السجود ومدح لهم، أو أمر به وذم على تركه، وهي سجدات الأعراف والرعد والنحل والاسراء ومريم، والحج الأولى والفرقان والنمل والسجدة وص، وأما الأمر الصريح بالسجود فقد ورد في فصلت والنجم والانشقاق والعلق، فالستة الأول إلى الأولى من الحج خبر ومدح. والتسع البواقي من الثانية من الحج أمر وذم لمن لم يسجد، إلا ص"٣٢"، ولكن هذا الكلام لن يقدم لنا شيئا لأن هناك الكثير من المواضع التي ورد فيها لفظ السجود أمرا أو خبرا ولم يكن فيها سجود تلاوة، ولذا فإن هذا لا يصلح معيارا دقيقا للتمييز ولإجابة السؤال: لم نسجد في هذه المواضع دون غيرها؟.

## ثالثًا: لفظة سجد في المعاجم والقرآن الكريم.

ولكي نتعرف على المواضع المختلف عليها ومن ثم نتبين إمكانية صياغة موقف عام يجمعها، سنبدأ دراستنا بالوقوف على لفظة سجد في اللغة العربية والقرآن الكريم كي تصح لنا مدخلا ملائها، إذ تأتي (سجد) في العربية بمعنى انتصب في لهجة طيء وأما اللهجات الأخرى فتستعمل لفظة سجد بمعنى وضع جبهته على الأرض، وسجد الرجل إذا انحنى وتطامن إلى الأرض وطأطأ رأسه، والإسجاد فتور الطرف، وقيل إدامة النظر مع سكون، وعين ساجدة إذا كانت فاترة، وعن أبي عبيدة أعطونا الإسجاد بمعنى الجزية، وسجدت النخلة إذا مالت، وسجد بمعنى خضع، وقد ورد بمعنى التحية """ ومن هذه المعاني نستطيع الإشارة إلى أن المعاني العديدة التي استعملت في اللفظة إنها اشتقت من المعنى الأول الذي وضع للسجود وهو وضع الجبهة على الأرض، ومن هذا المعنى خرج الخضوع والتذلل وفتور الطرف وإدامة النظر.

وأما في القرآن الكريم فقد وردت اللفظة بالأشكال الآتية:

### ١ - في الآيات التي فيها سجدة تلاوة:

- المضارع بصيغة الجمع في ثلاثة مواضع قوله تعالى: ﴿ وَيُسَيِّحُونَهُ, وَلَهُ يَسَّجُدُونَ ﴾ """ و ﴿ أَلَا يَسَجُدُوا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا أَخَدُوا اللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ مُلْكُونَ اللَّهُ مَا أَنْ اللّلَهُ مَا أَنْ اللَّهُ مَا أَنْ اللّلَهُ مَا أَنْ اللَّهُ مُلِكُونَ اللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ مُعَالِمُ اللَّهُ مُلْكُونَ اللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ مَا أَنْ اللَّا اللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا أَلَّا اللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ مَا أَلَّا اللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ مَا أَلَّا اللَّهُ مَا أَنْ اللَّهُ مَا أَلَّا اللَّهُ مَا أَلَّا اللَّهُ مَا أَلَّا اللَّهُ مَا أَلَّا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مَا أَلَّا اللَّهُ مَا أَلَّا اللَّا اللّمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا أَلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّذُا ال
- والمضارع بصيغة المفرد في ثلاثة مواضع قوله تعالى: ﴿ وَيَلَهِ يَسْجُدُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا وَظِلَالُهُم وَالْمَعْ وَلَهُ تَعَالَى: ﴿ وَيَلَهِ يَسْجُدُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِى ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِى ٱللَّرْضِ مِن دَابَتُهِ وَٱلْمَلَتُهِكَةُ وَهُمْ لَا يَسْتَكُونُ وَالْمَالِ ﴾ """ و ﴿ وَيِلَهِ يَسْجُدُ لَهُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ """.
   يَسْتَكُورُونَ اللَّ ﴾ """ و ﴿ أَلَمْ تَرَأَتَ ٱللَّهُ يَسْجُدُ لَهُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ """.
- وفعل الأمر بصيغة الجمع في أربعة مواضع، الأول: قوله تعالى: ﴿ يَثَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ عَامَنُوا أَرْكَعُوا وَفعل الأمر بصيغة الجمع في أربعة مواضع، الأول: قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ وَأَنْعَكُمُ وَأَفْعَكُواْ ٱلْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ مُأْفِلِحُونَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ





ٱسَجُدُواْ لِلرَّمْنَ قَالُواْ وَمَا ٱلرَّمْنَ أَنْسَجُدُ لِمَا تَأْمُرُنَا وَزَادَهُمْ نَفُولًا اللَّهُ اللَّهُ وَالثَالِثَ: ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ٱلْيَتْلُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ لَا شَنْجُدُواْ لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَٱسْجُدُواْ لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَٱسْجُدُواْ لِلشَّمْسُ وَالْقَمَرُ لَا شَنْجُدُواْ لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَٱسْجُدُواْ لِللَّهَ مَلِ اللَّهُ اللَّهُ وَالشَّارِ وَهُمْ لَا يَسْتَمُونَ اللَّهُ إِلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْلِقُ وَاللَّهُ وَاللَّ

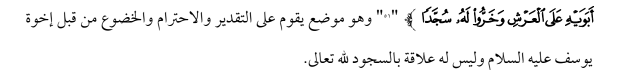
- وفعل الأمر بصيغة المفرد في موضع واحد في قوله تعالى: ﴿ كُلَّا لَانْطِعْهُ وَاسْجُدُ وَاقْتَرِبِ ﴾ ﴿ النَّا ﴾ النَّا.
- اسم الفاعل المجموع بصيغة المبالغة (سُجّد) في ثلاثة مواضع في قوله تعالى: ﴿ قُلْ عَامِنُواْ بِهِ اَوْلَا تَوْمِنُواْ إِنِهِ اَوْلَا تَوْمِنُواْ إِنِهِ اَوْلَا تَوْمِنُواْ إِنِهِ اَوْلَا الْلَاِينَ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللللْلِلْمُلِلْ اللَّهُ الللْمُعُلِمُ اللللْمُعُلِمُ اللَّهُ اللِلْمُل
- واسم الفاعل المجموع بصيغة جمع مذكر سالم في موضع واحد بقوله تعالى: ﴿ فَسَيِّحْ بِحَمَّدِ رَبِّكَ وَكُن مِّنَ السَّنَجِدِينَ ﴿ ﴾ " ١٠٠".
  - وبدون ورود لفظة السجود في موضع واحد بقوله تعالى: ﴿ فَأَسْتَغْفُرُرَيَّهُ وَخُرِّرَاكِعًا وَأَنَابَ أَنَاكُ ﴾ "٢٠٠".

# ٢ - وبالمقابل فإن لفظة سجد التي ليس فيها سجود تلاوة وردت في ثلاثة مواضع:

الأول: يتعلق بسجود الملائكة وإبليس لأبينا آدم عليه السلام وهي مواضع سنستبعدها من البحث فورًا كيفها كانت صيغة ورودها لأنها لا تعرض السجود لله تعالى ولذا فهي غير موجبة أو مستدعية لسجدة التلاوة

الثاني: مواضع متفرقة في السجود لا تتعلق بالأمر الإلهي بالسجود وإنها تتناول مطلق السجود وتتجلى في:

- سجود أخوة يوسف له في قوله تعالى: ﴿ رَأَيْنُهُمْ لِي سَنجِدِينَ ﴿ اللهُ عَالَى لنبيه يوسف عليه السلام وليس فيه سجود لله تعالى، وقد تكررت بصيغة الجمع في السورة نفسها بقوله تعالى: ﴿ وَرَفَعَ



- كما وردت اللفظة بصيغة الجمع القائمة على اسم الفاعل (السجود) في قوله تعالى: ﴿ أَن طَهِرًا بَيْتِيَ لِلطَّآبِفِينَ وَالشَّجُودِ اللَّهُ عَلَيْ السَّجُودِ اللَّهُ وَالشَّجُودِ اللَّهُ اللهُ الله ولكنه تعالى أراد من سيدنا السُّجُودِ الله أن يطهرا البيت العتيق للساجدين، ولذا ليس فيها دعوة للسجود إلا بمعناه العام الذي يتعلق بالصلاة وهو من باب المجاز ويسمى إقامة الجزء مقام الكل، بدليل أنه تعالى لم يصل بين السجود والركوع وجعلها مرتبطين برباط الفصل (الركع السجود) بينها كان تعالى في ما سبقها من أحوال يستعمل الوصل (للطائفين والقائمين والركع) و (للطائفين والعاكفين والركع).
  - ووردت اللفظة اسماً على هيئة المصدر وغيرها (المسجد والمساجد) لا يعنينا البحث فيها.

الثالث: يتعلق بالسجود لله تعالى إخبارًا أو أمرًا وهي المهمة في هذا المجال وقد وجدناها في المواضع الآتية:

- المضارع المثنى الغائب في قوله تعالى: ﴿ وَٱلنَّجْمُ وَٱلشَّجُرُيسَبُدَانِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَاللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللّل
- - والأمر بصيغة المفرد في قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلَّيْلِ فَأَسْجُدُ لَهُ, وَسَيِّحُهُ لَيْلًا طَوِيلًا ﴿ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللّلَّا اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّاللَّالَاللَّاللَّالَّاللَّاللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللل
- فعل الأمر للمؤنث المفرد في موضع واحد وهو قوله تعالى: ﴿ يَكُمْرَيَمُ ٱقْنُمِ وَالسَّجُدِى وَٱرْكِمِي مَعَ الْأَكِمِينَ اللهُ اللهُ
  - اسم الفاعل المفرد في موضع واحد وهو قوله تعالى: ﴿ أَمَّنْهُوَ قَنِيْتُ ءَانَاءَ ٱلَّيْلِ سَاجِدًا ﴾ "٥٠".





- اسم الفاعل بصيغة جمع المذكر السالم (ساجدون) في قوله تعالى: ﴿ ٱلرَّكِعُونَ ٱلسَّنجِدُونَ ٱلْأَمِرُونَ وَاللَّهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

ومن خلال هذا العرض يمكننا المقابلة بين الوضعين من خلال المسائل الآتية:

- ١- لم ترد سجدة في القرآن الكريم بصيغة الفعل الماضي (سجد، سجدوا)، لأنها تحدثت كلها عن امتناع إبليس من السجود لأبينا آدم عليه السلام، وسجود الملائكة له، ولأن الله تعالى لا يريد أن يخبرنا فقط عن مضي السجود وانتهائه بل يريد أن يبلغنا أن السجود حاصل في كل آن وممتد إلى ما شاء الله تعالى.
- ٢- ولم ترد سجدة في القرآن الكريم بصيغة المضارع المتكلم (أسجُدُ) لأنها تحدثت أيضًا عن اعتراض ابليس على
   سجوده لآدم عليه السلام.

ولم ترد سجدة في القرآن الكريم بصيغة المضارع المخاطب (تسجد، تسجدوا) فاللفظة الأولى جاءت لتقريع إبليس أيضًا لعدم سجوده، وأما الثانية (تسجدوا) فقد وردت في آية فيها سجدة تلاوة ولكن هذه السجدة ليست عند النهي عن الفعل (تسجدوا) بل عند فعل الأمر (اسجدوا) في قوله تعالى: ﴿ لَا سَّتَجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ وَهَذَا أَمْر صريح بالسجود.



ولم ترد سجدة بصيغة المضارع المثنى الغائب (يسجدان) ويواجهنا هنا سؤال مهم: لم لم ترد سجدة تلاوة هنا؟ في الوقت الذي وردت فيه سجدة تلاوة عند قوله تعالى: ﴿ وَلِلّهِ يَسَجُدُ مَا فِي اَلْسَكَوَتِ وَمَا فِي اَلْأَرْضِ ﴾ وفي الحالين فإن الحديث يجري عن سجود غير العاقل؟ ويبدو أن السياق المتصل بهذه الآية لا يتطلب فعل السجدة هنا وهو ما سنتعرف عليه لاحقا .

كما وردت سجدة تلاوة بصيغة جمع المضارع المتكلم (نسجد) في قوله تعالى: ﴿ وَمَا ٱلرَّحْمَانُ ٱلْسَجُدُ لِمَا تَأْمُرُنَا ﴾.

٣- صيغة المضارع لجمع الغائب (يسجدون) وردت فيها سجدة تلاوة في قوله تعالى: ﴿ أَلَا يَسْتَجُدُواَ لَا يَسْتَكُورُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيُسَيِّحُونَهُ وَلَهُ وَلَهُ النَّذِينَ عِندَرَيِكَ لَا يَسْتَكُورُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيُسَيِّحُونَهُ وَلَهُ وَلَهُ النَّذِينَ عِندَرَيِكَ لَا يَسْتَكُورُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيُسَيِّحُونَهُ وَلَهُ وَلَهُ النَّذِينَ عِندَرَيِكَ لَا يَسْتَكُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيُسَيِّحُونَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ عَلَيْهِمُ الْقُرْءَانُ لَا يَسْتَجُدُونَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِمُ الْقُرْءَانُ لَا يَسْتَجُدُونَ اللهُ ا

وعلى الصيغة نفسها لم ترد سجدة تلاوة في قوله تعالى: ﴿ يَتَلُونَ مَا يَكُتِ ٱللَّهِ مَا نَاتَهُ ٱلْكِلْ وَهُمْ يَسَجُدُونَ ﴿ آلَ اللَّهِ عَالَاتُهُ ٱللَّهِ مَا عَنْ بَعْضُ أَهُلُ الكتابُ في معرض المدح لهم، كما أن السياق المحيط لم يكن يتركز حول من يسمع الآيات ويسجد عندها أو من يرى الدلائل الإعجازية فيسجد عندها، وأما قوله تعالى: ﴿ وَجَدتُهُا وَقُومُهَا يَسَجُدُونَ لِلشَّمْيِسُ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ فقد وردت سجدة بعدها مباشرة.

٤ - وردت سجدة تلاوة بصيغة الأمر للمفرد (اسجُدْ) في قوله تعالى: ﴿ كُلّا لَانْطِعْهُ وَاسْجُدْ وَاقْتَرِب ﴿ اللّهِ وَلَم ترد في قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّالِ فَاسْجُدُ لَهُ وَسَرِّحْهُ لَيْلًا طَوِيلًا اللّهِ وربيا كان المقصود بالسجود هنا الصلاة عن طريق المجاز باستعمال الجزء وإرادة الكل.

وفي صيغة الأمر للمخاطب (اسجدي) فأن الأمر كان موجها لمريم عليها السلام ﴿ يَنْمَرْيَعُ ٱلْمَنْيَعُ الْمَنْيَعُ وَرَبِكِ وَاسْجُدِى وَارْكِمِى مَعَ الرَّكِمِينَ ﴿ اللهِ وهو موضع لم يرد فيه سجود تلاوة لأنه أمر خاص بمريم عليها السلام بعد ما ولدت سيدنا المسيح عليه السلام وهي سجدة شكر وعبادة ومن غير المعقول أن يتم تعميم سجودها على البشرية





كلها من جهة، ومن غير المكن من جهة أخرى تعميم الوضع الذي مرت به مريم عليها السلام ليصبح سجدة تلاوة عامة.

٥ - صيغة اسم الفاعل المفرد (ساجد) لم يرد فيها سجدة تلاوة في قوله تعالى: ﴿ أَمَّنْهُوَ قَانِتُ ءَانَآ عَالَى َ اللَّهِ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّاللَّا الللَّهُ الللَّا الللَّا الللَّهُ الللَّهُ اللَّا اللللَّهُ ا

صيغة اسم الفاعل بجمع المذكر السالم (ساجدون) وردت في إحدى عشرة آية، كانت خمس آيات منها تتحدث عن سجود الملائكة لآدم عليه السلام، واثنتان عن السحرة الذين سجدوا بعد هزيمتهم دلالة على الخضوع التام لموسى عليه السلام وربه بدليل ارتباطها في الموضعين بقوله تعالى: ﴿ فَٱلْقِي ٱلسَّحَرَةُ سَيَعِدِينَ اللَّهُ ﴾ ، أي: أنهم سلموا وخضعوا خضوعا تاما بعد أن أعجزهم موسى عليه السلام، ولهذا لم يرد فيها سجدة تلاوة، وآية واحدة تحدثت عن سجود اخوة يوسف عليه السلام له.

وبقيت بذلك ثلاثة مواضع فيها سجدة لله تعالى واحدة منها فيها سجود تلاوة بقوله تعالى: ﴿ فَسَيِّعَ بِحَمَّدِ وَبَعَ وَمَعَ مُونِ وَاللّهُ مُونَ مَن السّنجِدِينَ ﴿ السَّيْجِدِينَ الْمَعَ مُونِ وَالسَّيْجِدِينَ اللّهِ مُونَ السّنجِدُونَ السّنجِودَ اللّهِ وهو موضع لم يتم فيه تخصيص السجود بالذكر بل ورد مع صفات المؤمنين الأخرى ولذا لم يرد فيه سجود تلاوة.

وأما قوله تعالى: ﴿ اللَّذِى يَرَيْكَ حِينَ تَقُومُ ﴿ اللَّهُ وَيَقَلُّكُ فِي السَّنجِدِينَ ﴿ اللَّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيه وسلم من جهة، كما أنه حديث يتناول عموم السجود الذي كان يقوم به النبى صلى الله عليه وسلم وهو يشمل سجود الصلاة وسجود التلاوة وغيرهما.



وأما صيغة اسم الفاعل الجمع على التكسير (سُجّدُ) فقد وردت في إحدى عشرة آية، ثلاثة منها تحدثت عن دخول الباب سجدا وهو باب القرية التي قاد تعالى بني إسرائيل إليها كي ينعمهم وطلب منهم دخولها ساجدين شكرا وخضوعا وهو موقف خاص لا يمكن تعميمه على كل الناس لأنه انتهى بدخولهم القرية ولأنهم لم يثبتوا بعد ذلك على دين الله تعالى، وهناك موضع واحد عن سجود أخوة يوسف عليه السلام له، وموضع آخر عن سجود السحرة لرب العالمين بعد المعجزة.

٦- وردت سجدة واحدة وليس فيها لفظ السجود أساسا وهي سجدة سورة (ص) ولكن ورد فيها قوله تعالى:
 ﴿ وَخُرَّ رَاكِعًا وَأَنَابَ اللهِ الله

### رابعًا: أهمية سجدات التلاوة.

لم تكن السجدات إذًا في القرآن الكريم اعتباطية ومن المكن أن نجد لها مبررا لا يعتمد على جانب الرواية فقط في تحديدها، وقد مر معنا أن علماء علوم القرآن استنتجوا قاعدة عامة تخص علمهم ولكنها مفيدة لنا في هذا البحث بشكل ما، وتقول قاعدتهم: (كل سورة فيها سجدة تلاوة فهي مكية)" "، فالله تعالى خاطب غير المؤمنين





في مكة وأمرهم بالسجود له جل وعلا وأن لا يسجدوا لغيره من الأصنام والمخلوقات، لأن هذه المخلوقات في مكة وأمرهم بالسجود له جل وعلا وأن لا يسجدوا لغيره من الأصنام والمخلوقات، لأن هذه المخلوقات تسجد بدورها لله تعالى بقوله عز من قائل: ﴿ وَبِلَّهِ يَسَجُدُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ """، وبذا يصبح السجود لغيره تعالى ضربا من الغباء.

وبها أن القرآن الكريم في بداية نزوله بمكة كان يقف ضد السجود الجاهلي للمخلوقات فقد ورد في السور المكية هذا العدد من سجدات التلاوة، وربها كان الحديث الذي رواه أبو داود في سننه وعبد الرزاق في مصنفه""" مطابقين لهذا المعنى، إذ نقلا أنه صلى الله عليه وسلم سجد في مكة بسجدات التلاوة ولم يسجد بها في المدينة، وبعيدًا عن اتفاقنا من عدمه مع هاتين الروايتين إلا أنها يشيران إلى أن سجدات التلاوة نزلت فعلًا في مكة وأنها كانت من أجل إعادة أهل مكة إلى الطريق السوي وجعل سجودهم لله تعالى وحده بلا شريك، وحينها انتقل المسلمون إلى المدينة لم يعد ثمة داع إلى التركيز على دعوة المسلمين الذين يعبدون الله تعالى وحده ويسجدون له في كل صلاة وبغير صلاة إلى السجود لله تعالى، وبدأ منذئذٍ وضع أسس الشريعة كاملة عبادات ومعاملات وأخلاقًا وعقيدة.

وأول سجدة نزلت من القرآن الكريم كانت في سورة العلق كما يبدو عليه ترتيب النزول، في قوله تعالى: (واسجد واقترب) ويبدو أن الصلاة التي كان يؤديها نبينا الكريم صلى الله عليه وسلم كانت غريبة على المشركين وأن هؤلاء المشركين كانوا ينظرون إلى سجوده صلى الله عليه وسلم بوصفه أمرًا غير مقبول بالمرة ولذلك كانوا يحاولون إلحاق الأذى به صلى الله عليه وسلم عند سجوده، وكانوا يفعلون معه الأفاعيل الشنيعة حتى دعا صلى الله عليه وسلم على قريش وصناديدهم برواية البخاري عن ابن مسعود (رضي الله عنه): (أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ يُصَلِّي عِنْدَ البَيْتِ، وَأَبُو جَهْلٍ وَأَصْحَابٌ لَهُ جُلُوسٌ، إِذْ قَالَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ: أَيُكُمْ يَجِيءُ بِسَلَى جَزُورِ بَنِي فَلَانٍ، فَيَضَعُهُ عَلَى ظَهْرِ مُحَمَّدٍ إِذَا سَجَدَ؟ فَانُبَعَثَ أَشْقَى القَوْمِ فَجَاءَ بِهِ، فَنَظَرَ حَتَّى سَجَدَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَلَانٍ، فَيَضَعُهُ عَلَى ظَهْرِهِ بَيْنَ كَتِفَيْهِ، وَأَنَا أَنْظُرُ لا أُغْنِي شَيْئًا، لَوْ كَانَ لِي مَنَعَةٌ، قَالَ: فَجَعَلُوا يَضْحَكُونَ وَيُحِيلُ بَعْضُهُمْ عَلَى وَصَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سَاحِدٌ لاَ يَرْفَعُ رَأْسَهُ، حَتَّى جَاءَتُهُ فَاطِمَةُ، فَطَرَحَتْ عَنْ ظَهْرِه، فَرَفَع رَأْسُهُ، حَتَّى جَاءَتُهُ فَاطِمَةُ، فَطَرَحَتْ عَنْ ظَهْرِه، فَرَفَع رَشُولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سَاحِدٌ لاَ يَرْفَعُ رَأْسَهُ، حَتَّى جَاءَتُهُ فَاطِمَةُ، فَطَرَحَتْ عَنْ ظَهْرِه، فَرَفَع رَشُولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رَأْسَهُ ثُمَّ عَلَيْكَ بِقُرَيْشٍ». وُكَانُ لِي مَنَعَةٌ، فَالَذَ وَكَانُومَ وَقَلْ كَيْهُمْ، وَمَلَيْكَ بِعُنْهُمْ عَلَيْهُ فِي وَلِكَ البَلِدِ مُسْتَجَابَةٌ مُّ مَسَّى: «اللَّهُمَّ عَلَيْكَ بِقُرْمِن مَوَّاتٍ، فَضَانَكَ بِعُنْبَةً بْنِ رَبِيعَةً، قَالَ: وَكَانُون وَكَيْكَ بِعُنْهُ فِي وَلِكَ البَلَدِ مُسْتَجَابَةٌ مُّ مَسَّى: «اللَّهُمَّ عَلَيْكَ بِأَي جَهْل، وَعَلَيْكَ بِعْبُهُ وَي وَلِكَ البَلْهُ مُسْتَحَابَهُ اللهُ مُ عَلَيْكَ بِقُولُ مِنْ وَكُولُ الْهُ وَعَلَيْكَ بِعُرُهُ وَكُولُولُ الْهُ وَعَلَى اللهُ عَلْهُ وَالْهَ مَنْ وَلَاللهُ عَلْهُ وَلَولَالُهُ مَوْلَوْكُ مَلْ اللهُ عُمْ وَلَا عَلَيْكَ بِعُهُ وَلُولُهُ الْمَائُولُ وَلَاكُولُ عَلَيْكُ



وَشَيْبَةَ بْنِ رَبِيعَةَ، وَالوَلِيدِ بْنِ عُتْبَةَ، وَأُمَيَّةَ بْنِ خَلَفٍ، وَعُقْبَةَ بْنِ أَبِي مُعَيْطٍ» - وَعَدَّ السَّابِعَ فَلَمْ يَخْفَظْ -، قَالَ: فَوَالَّذِي وَشَيْبَةَ بْنِ رَبِيعَةَ، وَالوَلِيدِ بْنِ عُتْبَةَ، وَأُمَيَّةَ بْنِ خَلَفٍ، وَعُقْبَةَ بْنِ أَبِي مُعَيْطٍ» - وَعَدَّ السَّابِعَ فَلَمْ يَخْفَظْ -، قَالَ: فَوَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ، لَقَدْ رَأَيْتُ الَّذِينَ عَدَّ رَسُولُ اللهُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ صَرْعَى، فِي القَلِيبِ قَلِيبِ بَدْرٍ)"".

وإذا كان المشركون يرون في السجود تقليلا لقيمتهم وإذلالًا لأنفسهم بسبب وضع وجوههم في الأرض، فإن نبينا محمدا صلى الله عليه وسلم فسر السجود بأنه شامل للوجه والأطراف وبه يصبح الجسم كله ساجدًا فقد روي عنه صلى الله عليه وسلم قوله في صحيح البخاري: (إِذَا سَجَدَ الْعَبْدُ سَجَدَ مَعَهُ سَبْعَةُ أَطْرَافٍ: وَجُهُهُ، وَكَفّاهُ، وَوَقَدَمَاهُ)"،" وبذا يكون التسليم والانقياد لله تعلى كاملا بتسليم قياد الجسد كله، ولهذا تناقل المسلمون عن نبيهم صلى الله عليه وسلم أهمية السجود البالغة فقد ورد في سنن النسائي الحديث: (حَدَّئِنِي مَعْدَانُ بْنُ طَلْحَةَ النَّعُمُرِيُّ، قَالَ: لَقِيتُ ثَوْبَانَ مَوْلَى رَسُولِ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقُلْتُ: دُلَّنِي عَلَى عَمَلٍ يَنْفَعُنِي، أَوْ يُدْخِلُنِي الجُنَّة، فَسَكَتَ عَنِي مَلِيًا، ثُمَّ الْتَفَتَ إِلَيَّ فَقَالَ: عَلَيْكَ بِالسَّجُودِ، فَإِلِي سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقُدُتُ وَحَطَّ عَنْهُ بِاللهِ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ يَقُولُ: مَا مِنْ عَبْدِ يَسْجُدُ لللهُ سَجْدَةً إِلَّا رَفَعَهُ اللهُ عَزَ وَجَلَّ بِالسَّجُودِ، فَإِلِي سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ: مَا مِنْ عَبْدِ يَسْجُدُ لللهُ سَجْدَةً إِلَّا رَفَعَهُ اللهُ عَزْ وَجَلَّ بِهَا دَرَجَةً، وَحَطَّ عَنْهُ بِهَا خَطِيثَةً)" وهو ما يشير إلى مكانته الكبيرة وأهميته في الإسلام، فإذا كان الركوع يُظهر الاحترام والتقدير والتواضع فأن السجود يظهر منتهى القرب والانكسار والحشوع، وربا كان نفلًا هنا التذكير بقوله صلى الله عليه وسلم: (أقرب ما يكون العبد من ربه وهو والانكسار والحشوع، وربا كان نفلًا هنا التذكير بقوله صلى الله عليه وسلم: (أقرب ما يكون العبد من ربه وهو المَعْدُ وَاكْرُوا الدعاء)"""، وفي مصنف ابن أبي شيبة عن عبد الله (رضي الله عنه) قال: (مَا حَالٌ أَحَبُ إِلَى اللهُ عَلَيْهُ وَهُو سَاجِدٌ)"" وهي أخبار تتواتر على أهمية السجود ومكانته في الدين الإسلامي.

ومن هنا ربيا سنَّ النبي محمد صلى الله عليه وسلم في الكثير من الأمور الاتيان بسجدة أو سجدتين وخصوصا إذا كان الموقف موقف توبة أو غفران أو عودة إلى الله تعالى ففي السهو في الصلاة سن صلى الله عليه وسلم سجدتين الما وعَنْ أَبِي هُرَيْرَة، قَالَ: عَرَّسْنَا مَعَ نَبِيِّ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، فَلَمْ نَسْتَيْقِظْ حَتَّى طَلَعَتِ الشَّمْسُ، فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، فَلَمْ نَسْتَيْقِظْ حَتَّى طَلَعَتِ الشَّمْسُ، فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، لِيَأْخُذْ كُلُّ رَجُلٍ بِرَأْسِ رَاحِلَتِه، فَإِنَّ هَذَا مَنْزِلٌ حَضَرَنَا فِيهِ الشَّيْطَانُ، قَالَ: فَفَعَلْنَا، ثُمَّ دَعًا بِالمَاءِ فَتَوَضَّأَ، ثُمَّ سَجَدَ سَجْدَتَيْنِ، وَقَالَ يَعْقُوبُ: ثُمَّ صَلَّى سَجْدَتَيْنِ، ثُمَّ أُقِيمَتِ الصَّلَاةُ فَصَلَّى الْغَدَاة) المناظر وحضوره وإعادة التسليم لله تعالى، ومن اللافت للنظر المناف الله عليه وسلم ميز بين السجدتين وبين الصلاة وأتى بالسجدتين قبل الصلاة لكي يشعرنا بالعودة إلى هنا أنه صلى الله عليه وسلم ميز بين السجدتين وبين الصلاة وأتى بالسجدتين قبل الصلاة لكي يشعرنا بالعودة إلى





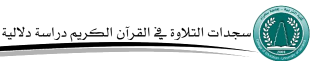
الصراط الإلهي قبل الولوج في العبادة، وكذا كان يفعل صلى الله عليه وسلم قبل صلاة الصبح لأنه يكون حينئذ قد أفاق من نومه توا فيتوضأ ويأتي بالسجدتين ثم يصلي إذ يروي النسائي عن حفصة (رضي الله عنها) أنّها (أخْبَرَتْ أنّ رُضُولَ الله صَلَّة الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ إِذَا نُودِيَ لِصَلَاةِ الصَّبْحِ سَجَدَ سَجْدَتَيْنِ قَبْلَ صَلَاةِ الصَّبْحِ)" وكان صلى الله عليه وسلم يبدأ حجه وعمرته بالسعي والمشي ثم السجود ثم يطوف بين الصفا والمروة "أ"، وكل ذلك يشير إلى أهمية السجود ومكانته من التشريع الإسلامي وتعلقه بالعودة إلى الله تعالى والخلاص من الشيطان ومن السهو ومن عموم العلاقة بالحياة الدنيا، سواء أكان ذلك السجود في صلاة أم في غيرها.

#### ٥- المناسبة في سجود التلاوة.

يجب علينا الآن أن ننتبه إلى المواضع التي وردت فيها سجدات تلاوة ونقرر مقدما أنها إنها استندت إلى سياق دلالي محيط، عزز إمكانية دعوته تعالى لنا إلى السجود، ويمكننا من خلال هذا السياق أن نقطع أن المواضع الأخرى التي ورد فيها لفظ السجود ولم ترد فيها سجدات تلاوة تخلو من هذا السياق المحيط أو أن سياقها المحيط مغاير لسياق آيات سجود التلاوة، وسوف نقف عند هذه السياقات واحدا تلو الآخر كي نتبين صحة فرضية هذه الدعوى التي قدمناها.

لقد مر بنا أن معنى السجود اللغوي يدور حول الخضوع والخوف والتذلل والانكسار، وهذا المعنى حاضر في جميع سجدات التلاوة لأن السجود بمعناه الرمزي إعلان للعبودية التي تقابل الألوهية، خلا ثلاث سجدات لم يكن فيها هذا المعنى بارزا وذلك في سجدات الحج (الثانية) والفرقان والنمل وسوف نعرض لذلك بالتفصيل.

١- سجدة الأعراف: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَرَ بِلِكَ لَا يَسْتَكُمْرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيُسَبِّحُونَهُ وَلَهُ يَسَّجُدُونَ ﴾ "٨٢"، وقد ورد قبل هذه الآية الكريمة قوله تعالى: ﴿ إِنَّ وَلِتِي ٱللَّهُ ٱلَّذِي نَزَّلَ ٱلْكِئْبُ وَهُو يَتُولَى ٱلصَّلِحِينَ ﴿ وَالْ وَالْمَا اللّهِ الْمَاكِلُونِ وَاللّهُ اللّهِ الْمُلْكُ لَا يَسْمَعُوا وَتَرَدَهُمْ يَنْظُرُونَ مِن دُونِهِ لَا يَسْمَعُوا وَتَرَدَهُمْ يَنْظُرُونَ مِن دُونِهِ لَا يَسْمَعُوا وَتَرَدَهُمْ يَنْظُرُونَ اللّهُ وَهُمْ لَا يُبْعِمُونَ اللّهُ وَهُمْ لَا يُبْعِمُونَ اللهُ وَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ اللهُ وَاللّهُ هُو الولى النصير، ووصف تعالى المشركين الذين يتخذون لأنفسهم أولياء وناصرين من نصر لنا وأنه تعالى هو الولى النصير، ووصف تعالى المشركين الذين يتخذون لأنفسهم أولياء وناصرين من



دون الله تعالى بأنهم يفتقدون إلى البصيرة العقلية وأنهم ينظرون بأعينهم ولكنهم لا يملكون التفكير السليم لأنهم لا يريدون ذلك ويتجنبونه بالتجائهم إلى ولي ونصير آخر لا يستطيع فعل شيء لهم ولكنهم متمسكون استكبارًا وعادة، وإنها فقدوا التفكير والبصيرة؛ لأنهم لم يتذكروا: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْا إِذَا مَسَّهُمْ طَلْبَفُّ مِّنَ ٱلشَّيَطينِ تَذَكُّرُواْ فَإِذَا هُم مُّبْصِرُونَ ﴿ ﴿ ﴾ والمراد بالتذكر هنا تذكر الآلاء والآيات التي قدمها الله تعالى للإنسان كي يدرك خالقه ويتخذه وحده تعالى وليًا وناصرًا، كما يمكن أن يكون المراد بالتذكر هنا تذكر العهد الأولي القديم الذي قطعه الإنسان على نفسه حينها سألهم: ﴿ ٱلسَّتُ بِرَتِكُمٌّ ﴾ وأجابوا بـ: (بلي)، ثم تأتي الآيات القرآنية المتعلقة بالسجود على هذا النسق: ﴿ وَإِذَا لَمْ تَأْتِهِم إِنَايَةٍ قَالُواْ لَوَلا الْجَبَيْتَهَا قُلْ إِنَّمَا أَتَّبِعُ مَا يُوحَىٰ إِلَىٰ مِن رَبِّي مَا خَذَا بَصَ إِرُ مِن رَّبِّكُمْ وَهُدَى وَرَحْمُةُ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ اللهُ وَإِذَا قُرِئَ ٱلْفُرْمَانُ فَأَسْتَمِعُواْ لَلهُ وَأَنصِتُوا لَعَلَكُمْ تُرْحَمُونَ اللهِ وَاذْكُر رَّبَّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَخِيفَةً وَدُونَ الْجَهْرِ مِنَ الْقَوْلِ بِالْفُدُوِّ وَالْأَصَالِ وَلَا تَكُن مِّنَ ٱلْغَنِفِلِينَ اللهِ إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَرَبِكَ لَا يَسْتَكْبِرُونَ عَنْعِبَادَتِهِ وَيُسَبِّحُونَهُ, وَلَهُ بِيَسْجُدُونَ 👚 👚 🍘 🎉 الله الله حظ أولًا أن الآيات التي تعلقت بالسجدة عالجت موضوع المجادلة حول الإتيان بآية على نبوة محمد صلى الله عليه وسلم، ومن ثم يقدم تعالى خطابه عن القرآن الكريم ويصفه بأنه بصائر أي أن الآيات التي يبحثون عنها إنها هي في القرآن الكريم وتلك البصائر تتعلق بالخلق والألوهية والربوبية ومن المفروض أن تكون كافية لإقناع المشركين ولكن العناد والاستكبار يمنعهم من الاستهاع، وبناء على ذلك يدعونا تعالى إلى الاستماع إلى القرآن الكريم والعناية به عبر الانصات والفهم والتعقل، ومن المؤكد أن هناك فرقا بين السمع والاستهاع فالاستهاع مشتق من الفعل (استمع، افْتَعلَ) وهي صيغة تحمل معنى الاجتهاد والمبالغة في الفعل، أي أن المطلوب ليس مطلق السمع بل تعمد السمع والذي يتركب عليه الفهم العقلي، ثم تتلوها دعوة منه تعالى إلى الذكر والتذكر الذي مر معنا آنفا، وهذا التذكر مشروط بالتضرع والتوسل من أجل الفوز برحمته ولطفه وعنايته والخوف منه تعالى، لأن معنى العبودية والألوهية يتحققان هنا، وأما الركن الثالث فهو أن يكون كل من التضرع والخوف دون الجهر بالقول فالمسألة ليست مسألة تقرير لساني صوتي خارجي وإنها





يجب أن يتحول إلى يقين قلبي داخلي بالرجاء، وهنا جاءت آية السجدة لتعرض لنا حال من عند الله تعالى بأنهم لا يستكبرون عن عبادته وتسبيحه والسجود له لأنهم تحققوا بالخوف والرجاء والتضرع.

وهذه الأركان الثلاثة متلازمة تلازما متدرجا فالعبودية إقرار أولي يجب وجوده لكي تنتج عنه العبادات والمعاملات وغيرها من أركان الشريعة، وهو يعني الاعتراف بأننا عبيد عنده تعالى وأنه هو الخالق لنا، وقد رتب تعالى على هذا الإقرار الأولي ركنا تاليا ناتجا عنه وهو التسبيح، لأن الإقرار بالعبودية يتطلب التنزيه عن الشريك، فَلُمُ مُنْ الله وَلَا الله وَلِي الله وَلِي الله وَله وَلَا الله وَلِي الله وَلِي الله وَلِي الله وَلِي الله وَلِي ال

وقد ذكر الطبري (رحمه الله تعالى) أن المقصود بمن عند ربك هنا هم الملائكة وأن صلاتهم سجودهم الدائم لله تعالى" "" ومن الغريب أن يذهب البعض إلى القول أن الله تعالى عرض حال الملائكة كي ينبه الناس أن الملائكة وهم أشرف مكانا وأقرب مكانة يسجدون لله وأن البشر على ضعفهم وحاجتهم أولى بالسجود "" يقول الماوردي أن بني البشر أولى بالإقرار بالعبودية والتسبيح والسجود لله تعالى من الملائكة ""، أقول ذلك عجيب في الوقت الذي نعرف فيه كلنا أمر الله تعالى للملائكة بأن يسجدوا لآدم، فكيف يكونون أشرف منزلة ومكانة؟، وأرى أن المقصود هنا أن منتهى العبودية والاعتراف بالربوبية والإلوهية يقتضي التنزيه ومن ثم السجود لله تعالى، وفي هذه الآية يريد تعالى أن ينبه خلقه على أن من يصل درجة منتهى العبودية والتسبيح سيسجد ولا بد كها هو عليه حال الملائكة، وذلك إذا فهمنا أن العندية هنا لا تعني عندية المكان بل عندية المكانة، فكل ساجد مقر لله تعالى بألوهيته وبعبوديته له تعالى إنها هو عند الله تعالى، بحفظه وحمايته ورعايته، وفي هذا الصدد نقل عن القشيري (رحمه الله تعالى) عندما سئل أيسجد القلب: أجاب يسجد سجدة لا يرفع رأسه منها أبدا" ""، وهذا هو حال الملائكة، إنهم دائمو التسبيح والسجود، ومن جهة أخرى أحب أن أنبه إلى أن الكثير من المفسرين وانطلاقًا من الفهم القائم على الخوس والعقل يتفقون على أن المقصود بعبارة (عند ربك) الملائكة، ونرى أن هذا المعنى غير ملزم، لأن كل من أقر بالحبودية والتنزيه وسجد لله تعالى تضرعا وخيفة وعبودية سيكون ولا بد عند ربه وفي حماه أيضًا، ألم يقل صلى الله بالعبودية والتنزيه وسجد لله تعالى تضرعا وخيفة وعبودية سيكون ولا بد عند ربه وفي حماه أيضًا، ألم يقل صلى الله المعبودية والتنزيه وسجد لله تعالى تضرعا وخيفة وعبودية سيكون ولا بد عند ربه وفي حماه أيضًا، ألم يقل صلى الله المعبودية والتنزيه وسجد لله تعالى تضرعا وخيفة وعبودية سيكون ولا بد عند ربه وفي حماه أيضًا، ألم يقل صلى الله المها الله المها الله المها الله المها الله المها اللها اللها المها المها اللها المها اللها المها المها اللها المها اللها المها اللها ال



عليه وسلم: (أقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد)؟! وهذا القرب يعني العندية نفسها التي تحدث عنها القرآن الكريم، فكل من يوالي الله ويتخذه نصيرا ويكون عبدا له بحق فإنه سيكون عنده بلا شك وبذا يكون القرب قرب ولاية لا قرب مسافات.

٢ - سجدة الرعد: ﴿ وَيِلِّهِ يَسْجُدُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعًا وَكُرْهًا وَظِلْلُهُم وَالْغَدُوِّ وَٱلْأَصَالِ اللهُ اللهُ اللهُ عَالَى اللهُ عَالَى اللهُ اللهُ عَالَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَالَى اللهُ الل الآيات هنا بقوله تعالى: ﴿ وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَوَلآ أُنزِلَ عَلَيْهِ ءَايَةٌ مِّن زَّيِّهِ ۗ إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌّ وَلِكُلِّ قَوْمِ هَادٍ ٧٠٠ ﴾، وقد تكرر هذا الموضوع في سجدة الأعراف قبل قليل إذ يطلب المشركون آية ومعجزة تدل على أن النبي صلى الله عليه وسلم مرسل من الله تعالى، ولكنه تعالى يعلم أن من يريد التصديق بنبوة النبي سيصدق بلا آية وأن من لا يريد التصديق لن يصدق حتى لو جاءه تعالى بكل الآيات، ثم انتقل جل وعلا إلى آياته المبثوثة في الكون: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي يُرِيكُمُ ٱلْبَرْفَ خَوْفًا وَطَمَعًا وَيُنشِئُ ٱلسَّحَابَ ٱلنِّقَالَ ﴿ وَيُسَيِّمُ ٱلرَّعَدُ بِحَمْدِهِ ـ وَٱلْمَلَيْكَةُ مِنْ خِيفَتِهِ وَيُرْسِلُ ٱلصَّوَعِقَ فَيُصِيبُ بِهَا مَن يَشَاءُ وَهُمَّ يُجَدِلُونَ فِي ٱللَّهِ وَهُو شَدِيدُ ٱلْمُحَالِ ٣٠٠ ﴾، فمن أراد أن ينتبه إلى هذه الآيات ويقر بالعبودية خوفا وطمعا فله جزاؤه الأمثل وأما من لم يرد فالعقاب الشديد جزاؤه الأمثل أيضًا لأنه لم يكن يريد أن يتذكر ويتفكر في آياته تعالى يقوده في ذلك الاستكبار والعتو عن الخضوع، ثم ينتقل تعالى إلى الركن الآخر المتعلق بالولاية والنصرة والتأييد فيقول عز من قائل: ﴿ لَهُ دَعْوَةُ ٱلْمَيْ اللَّهِ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ- لَا يَسْتَجِبُونَ لَهُر بِثَيْءٍ إِلَّا كَبَسِطِ كَثَيْهِ إِلَى ٱلْمَآءِ لِبَلْغَ فَاهُ وَمَا هُوَ بِبَلِغِدٍّ- وَمَا دُعَاهُ ٱلْكَفِرِينَ إِلَّا فِي **صَلَالِ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ تَعَالَى فِي خَلَقَهُ أَو أَلُوهِيتُهُ إِنَّهَا هِي أَوهَامُ يَتُوهُمُهَا** الإنسان لا تصمد أمام حقيقة كونه جل وعلا واحدًا أحدًا، وهو المستحق للعبادة والتنزيه، ولهذا جاءت 

ويريد البعض هنا أن يفهم معنى السجود هنا بأنه الاستسلام والانقياد والخضوع كما فعل ابن قتيبة""،" وذهب المفسرون في تفسير سجود كل شيء وظلالها مذاهب شتى، إذ يرى الطبري أن المؤمن يسجد طوعا والكافر يسجد كرها، ويؤكد تفسيره قول ابن زيد أن ظلال الأشياء كلها تسجد لله تعالى، ونقل عن ربيع بن خثيم قوله إذا تلا هذه الآية: (بلى يا رباه)"" لكي يقر بأنه يسجد طوعًا، وهنا يمكننا القول: إن المؤمن يسجد هو وظله لأن





القرآن الكريم قال يسجدون هم وظلالهم، وأما الكافر فهو حين سجوده لغير الله تعالى فإنه يسجد ظله لله تعالى """، وهذا ما نقل أيضًا عن قتادة إذ قال: أما المؤمن فيسجد طائعا وأما الكافر فيسجد كارها يسجد ظله، وعن الضحاك قال: إذا طلعت الشمس يسجد ظل كل شيء نحو المغرب فإذا زالت الشمس سجد ظل كل شيء نحو المشرق حتى تغيب """.

ومن المفيد هنا التعريج على رؤية القشيري لسجود غير المؤمنين إذ قال: (أهل العرفان يسجدون له سجود عبادة وأرباب الجحود كل جزء منهم يسجد له سجود شهادة)" فتصرًا بذلك الخلاف بين المفسرين حول شكل السجود ودلالته من المؤمنين وغير المؤمنين، وأما سجود الدواب والجهادات وباقي المخلوقات فقد تاهت نظرات بعض المفسرين حينها حاولوا تفسير السجود بأنه الدلالة على الخالق، متناسين قوله تعالى: ﴿ وَلَكِن لّا نَفْقَهُونَ لا نَفْقَهُونَ لا نَفْقَهُونَ وهي الآية التي يمكننا ببساطة من خلالها أن نأخذ الكثير من هذه الأمور على محمل الحقيقة بلا عناء ما دام الأمر متعلقا بفهمنا لا بحقيقة ما يجري.

وقد أضاف الآلوسي تعقيبا على هذا الكلام نقلَه عن الحواشي الشهابية فقال: (ينبغي أن يرجع الضمير لمن في السباء لا ظل له إلا أن يحمل على التغليب أو التجوز، ومعنى انقياد الظلال له تعالى أنها تابعة لتصرفه سبحانه ومشيئته في الامتداد والتقلص والفيء والزوال)"" وهو قول فيه ما فيه من إثارة للتفكير، وهو ما يدعونا إلى القول إن المقصود بالظلال هنا لا الظلال الحقيقية، وإنها حقيقة الأجرام، فقد قلنا: إن الكافر يسجد لغير الله تعالى وهو إنها يسجد لمعنى الألوهية الكامنة في الأصنام ومعنى الألوهية هذا مستوحى من ألوهية الله تعالى لأنه لا إله إلا هو الحق، ولذلك عقب تعالى بقوله: (طوعًا وكرهًا) كها أنه أطلق تعالى هذا المعنى في الآية نفسها، فقال عز من قاتل: ﴿ وَيَقْوِيَسَبُحُدُ مَا فِي السَّمَونِ وَمَا فِي اللَّرْضِ چ فعمَّ حتى الجهادات غير العاقلة، ويضيف ابن عاشور مزيد إيضاح أو تصورًا للمعنى نفسه من جهة رمزية فيقول: (فَإِذَا كَانَ مِنَ النَّاسِ مَنْ يَأْبَى السُّجُودَ للهُ أَوْ يَتُرُكُهُ ما يؤكد معاني الخضوع والتذلل والافتقار وغيرها، كها أن الآية التي تلت آية السجود تعود لتؤكد المعنى نفسه من ما يؤكد معاني الخضوع والتذلل والافتقار وغيرها، كها أن الآية التي تلت آية السجود تعود لتؤكد المعنى نفسه من الافتقار إلى ولي غير الله تعالى: ﴿ قُلُ مَن رَبُّ السَّكُونَ وَالْأَرْضِ قُلُ اللَّهُ اللَّهُ مِن دُونِهِ تَعَالَى اللَّهُ مَنَّالُهُ مُنْ اللَّهُ قُلْ النَّة التي تلت آية السجود تعود لتؤكد المعنى نفسه من الافتقار إلى ولي غير الله تعالى: ﴿ قُلْ مَن رَبُ السَّكُونَ وَالْأَرْضِ قُلُ اللَّهُ عَر الله تعالى: ﴿ قُلْ مَن رَبُ اللَّهُ اللَ





قُلْ هَلْ يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ أَمْ هَلَ مَسْتَوِى ٱلظُّلُمُتُ وَٱلنُّورُ أَمْ جَعَلُوا بِلَهِ شُرِكَاءٌ خَلَقُوا كَخَلْقِهِ مَ فَتَسَبَهُ ٱلْخَلَقُ عَلَيْهِمْ قُلِ ٱللهُ خَلِقُ كُلِّ مَا السجود فَي السجود فَي السجود صياغة نهائية غير قابلة للمزيد، فألوهيته جل وعلا ألوهية واحدية لا تقبل الشركاء ومن لم يعتقد بذلك فالقهار حسيبه، ولهذا أكد ابن عاشور على أن مِنْ حِكْمَةِ السُّجُودِ عِنْدَ قِرَاءَتِهَا أَنْ يَضَعَ المُسْلِمُ نَفْسَهُ فِي عِدَادِ مَا يَسْجُدُ للله طَوْعًا"" وهو المعنى الذي يجب أنْ يضعه الساجد فيها نصب عينيه؛ لأنه يمثل المناسبة في الدعوة إلى السجدة.

٣- سجدة سورة النحل: ﴿ وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن دَآبَةٍ وَٱلْمَلَتِهِكَةُ وَهُمْ لَا يَسْتَكُورُونَ ﴿ ﴾، ويبدأ سياق الخوف والترهيب فيها من قوله تعالى: ﴿ وَمَا آرُسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوحِيّ إِلَيْهِمَّ فَسَعَلُوّا أَهْلَ ٱلذِكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴿ إِلَيْهَنْتِ وَالنَّهُرُّ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلذِّكْرِ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَنْفَكَّرُوبَ الله الله الله الله الله والله والله والله والله والله والمراق المرابع الله والمرابع والله والله والله والله والمرابع والمرابع الله والمرابع والمرا تَقَلُّبِهِمْ فَمَا هُم بِمُعْجِزِينَ ١٠ أَوْ يَأْخُذُهُمْ عَلَى تَخَوُّنِ فَإِنَّ رَبَّكُمْ لَرَهُونٌ رَجِيمٌ ١٠ ﴾ وهذا السياق يرتبط بالسجدة وذلك بإثبات أن الله تعالى قد أرسل رجالا إلى الأمم يدعونهم إلى سبيل العبودية الكاملة الحقة، وأنزل معهم جل وعلا كتبا تدعوهم إلى الإسلام له تعالى، ولكن الكافرين كانوا يتخذون الجدل والاستكبار سبيلًا لهم، ولهذا استعمل تعالى صيغة الاستفهام التعجبي: أي كيف يأمنون عقاب الله تعالى بعد أن رفضوا دعوته لهم إلى الإسلام وهم قد علموا ما حصل للأمم السابقة بأعينهم وسمعوا بآذانهم من عقاب شديد؟! ومن ثم ينتقل الكلام إلى الآيات التي يراها كل إنسان يصدق بها من يريد ويكفرها من يريد: ﴿ أُولَمْ يَرُوا إِلَىٰ مَاخَلَقَ ٱللَّهُ مِن شَيْءٍ يَنَفَيَّوُأُ ظِلَالُهُ عَنِ ٱلْيَمِينِ وَٱلشَّمَآبِلِ سُجَّدًا لِلَّهِ وَهُمْ دَخِرُونَ اللَّ بال الإنسان يستكبر عن هذا السجود الذي يعلن فيه انتهاءه بعبوديته، وهنا جاءت آية السجدة بقوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ يَسْجُدُ مَا فِي السَّمَنَوْتِ وَمَا فِ الْأَرْضِ مِن دَابَةٍ وَالْمَلَتِ كَةُ وَهُمْ لَا يَسْتَكْبِرُونَ ﴿ اللَّ يَعَافُونَ رَبَّهُم مِن فَوْقِهِمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ أَوْنَ اللهِ عَالَى اللهِ وَالخضوع هو السياق المتحكم بالآيات التي سبقت آية السجدة ولحقتها، وقد أوضح السمرقندي أن المقصود بالسجود هنا التعظيم والطاعة والاستسلام ونقل حديثًا عن النبي محمد صلى الله عليه وسلم يقول فيه: (إن لله تَعَالَى مَلائِكَةً فِي السَّمَاءِ السَّابعة سجودًا مُذْ خَلَقَهُمُ الله





تَعَالَى إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ، تُرْعَدُ فَرَائِصُهُمْ مِنْ خَافَةِ الله تَعَالَى، فَإِذا كَانَ يُومُ القِيَامَةِ رَفَعُوا رُؤُوسَهُمْ فَقَالُوا: ما عَبَدُنَاكَ حَقَّ عِبَادَتِكَ) """ وقد استعمل تعالى التشبيه أو التمثيل بالأدنى، أي: أنه تعالى صور لنا حال الجهادات بأنها تسجد لله تعالى دوما ومن الحري بالإنسان أن يكون ساجدًا معها أيضًا بلا استكبار ولا إشراك، ويشير بعضهم إلى أن ثمة سجودًا مخصوصًا للدواب وما خلق الله تعالى من مخلوقات لا نعلم طبيعته على وجه اليقين ولكنه يبقى عندها وعند الله تعالى سجودًا حقيقيًا لأنه حقيقي بالنسبة إليها كها كان التسبيح أيضًا حقيقيًا ولكننا لا نفقهه: ﴿ وَلَكِنَ لَا نَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ ﴾ """ وقد سمع النبي صلى الله عليه وسلم تسبيح الحصى وهو شكل من أشكال تسبيح المخلوقات """ كما سمع نبي الله سليان عليه السلام حوار النمل: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّمُلُ ٱدْخُلُوا مَسَكِتَكُمْ لَا يَعْوَلُهُمُ اللهُ عَلَى واجب التسليم من قبلنا لله والحلل فينا، نحن الذين لا نرى ولا نسمع كل ما يجري حولنا، وهذا دليل على واجب التسليم من قبلنا لله تعالى إذ يذكر ابن عاشور أن حكمة السجدة هنا تكمن في: (إِظْهَارُ المُؤْمِنِ أَنَّهُ مِنَ الْفَرِيقِ المُمْدُوحِ بِأَنَّهُ مُشَابِهُ تعالى إذ يذكر ابن عاشور أن حكمة السجدة هنا تكمن في: (إِظْهَارُ المُؤْمِنِ أَنَّهُ مِنَ الْفَرِيقِ المُمْدُوحِ بِأَنَّهُ مُشَابِهُ وقي السُّجُودِ لله تَعَالَى)"""، ذلك السجود الدائم القائم على التسليم النام لله تعالى.

المنتقب المنت



الاعتهاد عليه عند النهوض، وأما القول الوارد عن العرب في النوادر (ذاقنني فلان) فهو بالعكس يتحدث عن قيمة الذقن الرمزية ومكانته فهو رمز للشخصية والأنا بدليل وصفهم الشيخ بأنه ذقن.

وهنا يأتي قوله تعالى (يخرون للأذقان) بمعنى أن الذقن الذي يمتلك هذه المكانة الرمزية في التصور العربي والرجولي العام يتم انزاله إلى الحد الذي يصبح فيه في أوطأ نقطة على الأرض دليلًا على الخضوع التام والانقياد والعبودية، وقد ذكر الزمخشري في تعليل ذكر الأذقان: (وإنها ذكر الذقن وهو مجتمع اللحيين، لأنّ الساجد أول ما يلقى به الأرض من وجهه الذقن)""" ولست أتفق معه في هذا الكلام لأن التعبير قائم على التضمين أو الحذف، فمن الممكن لنا تأويل لفظ يخرون بأنه متضمن لمعنى ينزلون أو يصلون في نزولهم، ومن الممكن تأويل الحذف بأنه يخرون وصولًا للأذقان، وكلاهما على جهة تعظيم الذقن ووصفه بأنه آخر جزء يمكن أن ينال الأرض بالسجود فيصبح الساجد وكأنه لاطئ بالأرض بوجهه كله تعظيمًا وخضوعًا لله تعالى.

وأما حرف اللام التي دخلت على الأذقان فيرى فيها الزمخشري أن معناه جعل وجهه وذقنه للخرور واختصه به لأن اللام للاختصاص""" ونقل صاحب اللباب أن هناك رأيين آخرين في اللام أولهما بمعنى على فيكون المعنى على الأذقان والثالث أنها على بابها بمعنى مذلون للأذقان""" وذلك عند حمل (يخرون) على التضمين، ويؤيد ذلك ما ذهب إليه أبو الفداء بقوله إن: (الذقن اقرب شيء الى الأرض من الأنف والجبهة حال السجدة إذ الأقرب الى الأرض بالنسبة الى حال الخرور الركبة ثم اليدان ثم الرأس وأقرب أجزاء الرأس الذقن)""" مما يقودنا إلى القول أن معنى اللام هنا (إلى) أي أنهم في سجودهم يصل حالهم إلى وضع أذقانهم على الأرض فيصبحون وكأنهم لاطئين بها من شدة التعظيم والتهاهي مع السجود، وقد نقل هذا المعنى الآلوسي عن صاحب الفرائد وقال عنه بأنه حسن جدا"""."

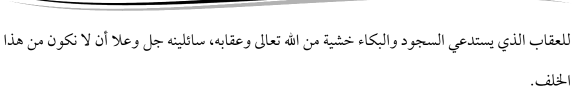
وأما الرازي فقد نقل وجهين محتملين للدلالة هنا وكلاهما مقبول ومتعاضد أولهما أنَّ الْأَذْقَانَ كِنَايَةٌ عَنِ اللَّحْيَةَ يُبَالَغُ فِي اللَّمْوعِ وَالْخُشُوعِ وَالْمُعْرَافِ اللَّهُ وَمَتَى كَانَ الْأَمْرُ كَذَلِكَ كَانَ خُرُورُهُ عَلَى الذَّقَنِ فِي مَوْضِع فَرُضِ السُّجُودِ كَالمُغْشِيِّ عَلَيْهِ وَمَتَى كَانَ الْأَمْرُ كَذَلِكَ كَانَ خُرُورُهُ عَلَى الذَّقَنِ فِي مَوْضِع





وإذا عدنا إلى سياق السجدة فسنجد في الآيات المحيطة بها تعبيرًا من الله تعالى عن موضوع إرسال النبيين من الرجال وإنزال الكتب السهاوية معهم لكي يؤمن الناس ويسلموا لربهم ولكنهم يواجهون هذه الهبة العظيمة بالجدل والاستكبار، فينتقل الخطاب الإلهي إلى التعبير عن عدم الاكتراث بمن لا يريد الايهان لأنه تعالى يسجد له من يؤمن به وهو تعالى يعرض لنا هذين الحالين على المقابلة بينها لكي يبين لنا عدم اهتهامه بمن لا يؤمن وتقريبه لمن يؤمن، ومن ثم ربط تعالى الخرور إلى الأذقان بالبكاء والخشية من الله تعالى بقصد التقرب إليه وتحقيق العبودية الحقة المطلوبة منا، وأما الحكمة من هذه السجدة فقد قال ابن عاشور أن المستمع لها يضع في ذهنه الد: (اقْتِدَاءً بِأُولَئِكَ السَّاعِبِدِينَ بِحَيْثُ لَا يَذْكُرُ المُسْلِمُ سُجُودَ أَهْلِ الْكِتَابِ عِنْدَ سَمَاعِ الْقُرْآنِ إِلَّا وَهُوَ يرى نَفسه أَجْدَرَ بِالسُّجُودِ عِنْدَ تَلَاوَةِ الْقُرْآنِ إلَّا وَهُوَ يرى نَفسه أَجْدَرَ بِالسُّجُودِ عِنْدَ تَلاوَةِ الْقُرْآنِ إلَّا وَهُوَ يرى نَفسه أَجْدَرَ بِالسُّجُودِ عِنْدَ تَلاوَةِ الْقُرْآنِ إلَّا وَهُوَ يرى نَفسه أَجْدَرَ بِالسُّجُودِ عِنْدَ تَلاوَةِ الْقُرْآنِ إلَّا وَهُوَ يرى نَفسه أَجْدَرَ بِالسُّجُودِ عِنْدَ تَلاوَةِ الْقُرْآنِ إلَّا وَهُوَ الْقُرْآنِ السَّلَامُ سُجُودَ أَهْلِ الْكِتَابِ عِنْدَ سَمَاعِ الْقُرْآنِ إلَّا وَهُو يرى نَفسه أَجْدَرَ بِالسُّجُودِ عِنْدَ تَلاوَةِ الْقُرْآنِ)"""

٥- سجدة سورة مريم: ﴿ أُولَيَكُ اللَّذِينَ أَنْعُمَ اللّهُ عَلَيْهِم مِنَ النَّبِيّتِ مِن ذُرّيّةِ عَادَمٌ وَمُعَنْ حَمَلْنَامَع نُوج وَمِن ذُرِيّةِ إِبْرَهِيمَ وَإِسْرَهُ مِلْ وَمِعَنْ هَدَيْنَا وَاجْبَيْنَا إِذَا نُنْلَى عَلَيْهِم عَلَيْهِم عَلَيْهِم مِن النَّبِيّتِ مِن دُرّيّا عليه السلام ثم طرفا من قصة بقصة زكريا عليه السلام ثم طرفا من قصة عيى عليه السلام وقصة مريم عليه السلام، وقد عرض جل وعلا عيسى عليه السلام ثم قصة إبراهيم عليه السلام ثم قصة موسى عليه السلام، وقد عرض جل وعلا قصصهم حتى وصل الخطاب إلى آية السجدة، ومن الجدير بالذكر هنا أولا أن السجدة ارتبطت هنا مباشرة بالخرور وهو السقوط من الأعلى نحو الأسفل، وثانيا فإن هذا السجود يأتي فور سماع آيات الرحمن جل وعلا، وقد ورد هذا السجود بمقابلة الخلف الذين أضاعوا الصلاة واتبعوا الشهوات، وهذا موجب



ثم يستعرض تعالى ثواب أهل الجنة من الساجدين، وينتقل إلى أهل النار من المستكبرين ويبين جدالهم في البعث ويجادلهم جل وعلا بالحجة الداحضة الكامنة في السؤال حول الخلق الأول، ثم يعرج الخطاب الإلهي على ما سيجري للكافرين عند الحشر: ﴿ فَوَرَيِكَ لَنَحْشُرَنَهُمْ وَالشّيكِطِينَ ثُمّ لَنُحْضِرَنّهُمْ حَولَ جَهَنّمَ جِثِيّاً ﴿ ثُمّ لَنَخِنُ أَعَلَمُ وَالشّيكِطِينَ ثُمّ اللّهُ عَلَى مَعْرَجَ اللّهُ وَارِدُها كَانَ عَلَى رَيّكِ مِن كُلّ سِيعَةٍ أَيّهُمْ أَشَدُ عَلَى الرّحَينِ عِنيًا ﴿ ثُلُ مُمْ اللّه اللّه عَلَى اللّه الله عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى الله عَلَى مَعْ مَا اللّه عَلَى الله عَلَى وهو ما يستدعي هنا سجدة حقيقية مع البكاء.

٢- سجدة الحج الأولى: ﴿ أَلْوَتُرَاتَ اللّهُ يَسَجُدُ أَهُ مَن فِي السّمَدُونِ وَمَن فِي الْأَرْضِ وَالشّمَسُ وَالْقَبُرُ وَالنّجُمُ وَالنّبُونَ اللّبُونَ اللّبُونَ اللّبُونَ اللّبُونَ اللّبُونَ اللّبُونَ اللّبُونَ النّبُونَ اللّبُونَ اللّبُونَ وَالنّبُونَ وَالنّبُونَ وَالنّبُونَ وَالنّبُونَ وَالنّبُونَ وَالنّبُونَ وَالنّبُونَ وَالنّبُونَ وَالنّبُونَ وَالْمَعْونَ وَالْمَا اللّبُونَ الل





يَوْمُ ٱلْقِيَكُمَةُ إِنَّ ٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ مَنْ عِ شَهِيدُ اللهِ الذي سيقع في أَلْقِيكُمَةً إِنَّ ٱلله عَلَىٰ كُلِّ مَنْ عِ شَهِيدُ الله الذي سيقع فيه يستدعي السجود له تعالى خضوعًا وإيهانًا وتسليمًا.

٧- سجدة سورة الفرقان: ﴿ وَإِنَا فِيلَ لَهُمُ ٱسَجُدُوا لِلرَّمَنِ قَالُواْ وَمَا الرَّمَنُ أَنْسَجُدُ لِمَا كَأَمُرُنا وَزَادَهُمُ مُقُوراً ﴾ """، وقد احتوت سورة الفرقان على السياق نفسه الذي تكرر في السجدات السابقة، فسياقها المحيط يتناول إرسال الله تعالى لنبيه محمد صلى الله عليه وسلم: ﴿ وَمَا آرْسَلَنكَ إِلّا مُبَيْراً وَيَنْبِرا ﴿ ثَلَي خَلَق السّعَوْتِ وَالْأَرْضَ وَمَا يَنْتَهُمَا فِي سِتِّةِ أَيَامٍ ثُمَّ الشّعَوَى عَلَى الْمَرْضِ الرّحَمَانُ فَسَتَلَ بِمِعْتِيمِ الله ﴾ """، فضلاً عن وجود موضوع الخلق والقدرة الإلهيين في مواضع سابقة أخرى من السورة نفسها، ويضيف ابن عاشور هنا فحوى السجود ومناسبته قائلا: (وَوَجْهُ السُّجُودِ هُنَا إِظْهَارُ مُحَالَفَةِ المُشْرِكِينَ إِذْ أَبُوا السُّجُود للرحمن، فَلَيًا حُكِيَ إِبَاؤُهُمْ من السُّجُود للرحمن في مَعْرِضِ التَّعْجِيبِ مِنْ شَأْنِمْ عُزِّزَ ذَلِكَ بِالْعَمَلِ بِخِلَافِهِمْ فَسَجَدَ النَّبِي حَكِي إِبَاؤُهُمْ من السُّجُود للرحمن في مَعْرِضِ التَّعْجِيبِ مِنْ شَأْنِمْ عُزِّزَ ذَلِكَ بِالْعَمَلِ بِخِلَافِهِمْ فَسَجَدَ النَّبِي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ هُنَا مُحَالِفًا فَمْ مُحَالَفَة بِالْفِعْلِ مُبَالَغَة فِي مُحَالَفَتِهِ فَمْ بَعْدَ أَنْ أَبْطَلَ كُفْرَهُمْ)" "" بونحن بدورنا ينبغي أن نستحضر هذا المعني عند سجودنا في هذا الموضع.

المحدة سورة السجدة: ﴿ إِنَّمَا يُؤُمِنُ بِتَايِئْتِنَا ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرُولِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ الهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

٩ - سجدة سورة فصلت: ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ٱلَّيْلُ وَٱلنَّهَارُ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُّ لَا تَسْجُدُواْ لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَٱسْجُدُواْ لِلَّهِ ٱلَّذِى خَلَقَهُ تَ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ اللَّهُ فَإِنِ ٱسْتَكَبْرُواْ فَٱلَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ يُسَبِّحُونَ لَهُ بِٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ وَهُمْ لَا يَسْعَمُونَ ٢٠٠١ ﴾ " ١٠٠١ ، والسورة تفتح أيضًا بإثبات الإنزال الإلهي للقرآن العظيم من عنده ثم تنتقل إلى موضوع الخلق الإلهي والجدل الإنساني لطبيعة الخلق ومن ثم تتحدث عن من يجعل لله تعالى أندادا، ويقابل افتراءاتهم بوجود الأنداد بكيفية خلقه تعالى للعالم، ليبدأ بعد ذلك موقف التهديد والوعيد: ﴿ فَإِنَّ أَعْرَضُواْ فَقُلْ أَنْذَرْتُكُور صَعِقَةً مِّثْلَ صَعِقَةٍ عَادٍ وَثَمُودَ اللَّهُ ﴾""" وحكى تعالى قصصهم وكيف استكبروا وكيف عذبهم، ثم تتحدث الآيات عن عذاب يوم القيامة الذي ينتظرهم وكيف ستشهد عليهم أبصارهم وأسهاعهم وجلودهم، ثم صور تعالى ما سيجري بين المجرمين والأولياء الذين اتخذوهم من عتاب ورمي للتهم، وكيف أن هذا لن ينجيهم من العذاب، وبمقابل هؤلاء يبدأ التصوير القرآني لأصحاب الجنة الذين آمنوا بكل ما أتاهم الله تعالى به، ليعود إلى الحديث عن نزغ الشيطان، لتأتي آية السجدة هنا تماما وكأنها سجدة استعاذة من الشيطان الرجيم لكي لا يورط الشيطان المؤمنين فيكون مصيرهم مصير المشركين، وهكذا صارت للسجدة ضرورة هنا بناء على موقف التهديد الإلهي لمن استكبر وجادل وكفر وموقف الاستعاذة بالله تعالى من الشيطان ونزغاته، وأما من أصر على الاستكبار فإن الله تعالى غني عن إيهانه: ﴿ فَإِنِ ٱسۡتَحَےۡبَرُواۡ فَٱلَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ يُسَبِّحُونَ لَهُ. بِٱلَّذِلِ وَالنَّهَارِ وَهُمْ لَا يَسْتَمُونَ 👚 📆 ﴾ """، وهذا ما يتطلب منا اللجوء والهروب إليه تعالى كي نكون عنده مكانة بإدامة السجود والتسبيح له جل وعلا.

• ١ - سجدة سورة النجم: ﴿ فَأَنْجُدُوا أَهُ وَأَعَبُدُوا اللهِ اللهِ وَكَلْنَا يَعْرَفُ أَنْ سُورة النجم تفتح بقوله تعالى: ﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ اللهِ اللهِ وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ اللهُ مَا صَلَّ مَا عَوَىٰ اللهِ اللهِ والمعراج،





ولكن المشركين صاروا إلى المجادلة أيضًا، فاتجه الخطاب الإلهي نحو العلم الإلهي الواسع المحيط: ﴿ ٱلَّذِينَ يَعْتَنِبُونَ كَبَيْرَ الْإِثْمِهِ وَٱلْفَوَحِشَ إِلَّا اللَّمَ ۚ إِنَّ رَبَّكَ وَسِمُ الْمَغْفِرَةَ هُوَ أَعْلَدُ بِكُوْ إِذْ أَنشَأَكُمْ مِنَ ٱلْأَرْضِ وَإِذْ أَنشُدَ أَجِنَّةٌ فِي بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمُّ فَلا تُزكُّوا أَنفُسكُمٌ هُوَ أَعَلَرُ بِمَنِ أَتَّهَى الله الله الله الله الإنساني للعلم الإلهي يصبح من الغرور والاستكبار التولي عن الله تعالى وإحاطته، والذهاب نحو ما لا ينفع ولا يضر، ثم يساق الخطاب مساق الاستغراب من عدم علم ما في صحف موسى وما جاء به إبراهيم عليه السلام: ﴿ أَلَّا نَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْدَ لَّغَرَىٰ ۞ وَأَن لَيْسَ لِلإِنسَنِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ۞ وَأَنَّ سَعْيَهُ.سَوْفَ يُرَىٰ ۞ ثُمَّ يُجْزَنهُ ٱلْجَزَاءَ ٱلْأَوْفَى ۞ وَأَنَّ إِلَىٰ رَبِّكَ ٱلْمُنْهَىٰ اللهُ وَأَنَدُ هُوَ أَصْحَكَ وَأَبَكَى اللهُ وَأَنَدُ هُوَ أَمَاتَ وَأَحْيَا اللهُ ﴾ "اتا"، وفي هذا الخطاب تذكير بها جاء به إبراهيم عليه السلام ووعيد من جهة أخرى بأن من لا يؤمن بها في الكتب السياوية المنزلة من الله تعالى سوف يلقى جزاءه الوافي، ثم يعود الخطاب القرآني إلى قصة الخلق مرة أخرى منذ النطفة حتى البلوغ ليعود مجددًا إلى إهلاك أقوام عاد وثمود ونوح عليهم السلام أجمعين، ليختم تعالى خطابه بقوله عز من قائل: ﴿ فِأَيَ ءَالَآء رَبِّكَ نَسَمَارَىٰ ١ ﴿ هَٰ لَا لَذِيرٌ مِنَ النُّذُرِ ٱلْأُولَىٰ ﴿ أَيْفَ الْآنِفَةُ ﴿ لَيْ الشَّالَ لَهَا مِن دُونِ اللَّهِ كَاشِفَةُ ﴿ الْمُؤْلَةُ الْمُ اَفِنَ هَذَا ٱلْحَدِيثِ تَعْجَبُونَ ﴿ وَتَعْمَكُونَ وَلَا بَتَكُونَ ﴿ وَأَنتُمْ سَيِدُونَ ﴿ فَأَنْجَدُواْ يَتِّي وَاعْبُدُواْ عَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ هنا بأمر صريح من جهة ومن جهة أخرى تم ختم السورة بها وكأنها خلاصة الخلاصات، بعد عرض القدرة والخلق والعذاب للكافرين وللأقوام السابقة، ولا يبقى بعد هذا الخطاب إلا التسليم المطلق لله جل وعلا والسجود له تعالى تسليمًا وخضوعًا وانكسارًا عسى أن يجنبنا تعالى عذابه ونقمته ويجعلنا من الساجدين.

۱۱ - سجدة سورة الانشقاق: ﴿ فَمَا لَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴿ وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ ٱلْقُرُءَانُ لَا يَسَجُدُونَ ﴿ وَهَذَه السورة المباركة تخلو من التأكيد على أن القرآن منزل من الله تعالى، ولكنها تقوم على الشاكلة نفسها من التهديد والوعيد للكافرين الذين يستكبرون عن السجود والعبودية، إذ يفتتح تعالى السورة بقوله عز وجل: ﴿ إِذَا ٱلسَّمَاءُ ٱنشَقَتْ ﴿ وَأَذِنتَ لِرَبًا وَحُقَتْ ﴾ وَلَا ٱلأَنْ مُدَّتُ ﴿ وَالْمَا وَاللَّهُ مَا اللَّهُ وَعُمَّتُ ﴾ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَحُمَّتُ ﴾ وَلَا اللَّهُ عَلَيْتُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ اللَّهُ وَمُعَلِّدُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ



أَهْلِيهِ مَسْرُورًا اللَّ وَأَمَّا مَنْ أُوقِيَ كِنَبَهُ وَرَاءَظَهْرِهِ وَلَ فَسَوْفَ يَدْعُوا أَبُورًا الله ﴿ وهذا الخطاب يعرض العدل الإلهي الشامل والتخيير للإنسان في أفعاله وإيهانه فمن اختار اليُّمن فله اليمن والبركة ومن اختار التراجع فله العذاب الأليم، ثم ينتقل الخطاب القرآني إلى القسم: ﴿ فَلَآ أُقْسِمُ بِٱلشَّفَقِ ١ وَمَا وَسَقَ ١ وَالْقَمَرِ إِذَا ٱتَّسَقَ اللَّ الْتَرَكَابُنَّ طَبُقًا عَن طَبَقِ اللَّهُ فَمَا لَهُمَّ لَا يُؤْمِنُونَ اللَّ وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ ٱلْقُرْءَانُ لَايَسَتَجُدُونَ 👚 👣 ﴾، وهنا يظهر لنا أننا لكي نخالف الكافرين المعاندين المستكبرين فيجب أن نعلن الولاء والخضوع والطاعة ونمتاز عمّن يشرك بالله ومن لا يريد العبودية، ممن يظن أن حريته تكمن في الكفر والضلال، وفي هذا الأسلوب القرآني حثُّ على السجود اعترافًا بالفضل والنعمة وإعلانًا للولاء والخضوع التام خشية منه تعالى ومحبة، وفي الوقت نفسه نمتاز عمن تعجب وتعالى من سلوكهم إذ لم يسجدوا حينها سمعوا القرآن الكريم، وأسلوب الاستفهام الإنكاري هذا إنها يضمر في داخله طبقة أخرى من المعنى ثالثة تدعونا نحن المؤمنين إلى السجود، وأما المغزى من السجود فنستطيع أن نستنتجه من علاقة السجدة بها قبلها فقوله تعالى: ﴿ فَمَا لَمُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ استنكار وتوبيخ على عدم سجود الكافرين بعد أن رأوا دلائل الله تعالى وقدرته في أحوال عديدة تتعلق بالحالات السابق ذكرها والتي دارت حول أَحْوَالِ مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ وَرَاءَ ظَهْرِهِ وأَهْوَالَ يَوْم لِقَاءِ اللهَّ جل وعلا، وحول كدح الإنسان وملاقاته لربه تعالى، وحول الركوب طبقا عن طبق وهو من أهوال العذاب الأخروي، وحول ما أقسم به تعالى بوصفها دلائل عظمة الله تعالى، وحول الاستمرار في الشرك بالله تعالى ا مع ظهور كافة الدلائل على عجيب صنعه ولطف قدرته" منهذه الأحوال هي التي يستحضرها الساجد عند سجوده هنا.

17 - سجدة سورة العلق: ﴿ كُلُّ لاَ نُطِعْهُ وَالسَّجُدُ وَاقْتَرِب ﴾ """". ويجمع المفسرون على أن المقصود بالأمر بالسجود والاقتراب هنا هو نبينا محمد صلى الله عليه وسلم، إلا أن ابن أبي حاتم """ قال أن المقصود: لا تطعه يا محمد واسجد وأنت يا أبا جهل فاقترب، على التهديد والوعيد له؛ لأنه يروى أن أبا جهل كان ينهى النبي محمدًا صلى الله عليه وسلم عن الصلاة وقال: (لئن رأيته يصلي لأطأن عنقه)"" ولكن هذا التفسير لا يستقيم لأن المقصود بالاقتراب هو النبي صلى الله عليه وسلم أيضًا ولا يمكن أن يكون الخطاب موزعا





بينهما هكذا، ودليلنا أن السجود كما مر معنا يقرب العبد كثيرا من الله تعالى، ويصير المقصود بذلك أن اسجد يا محمد أو أيها المؤمنون وستنالون القرب بسجودكم.

وقد جمع الرازي الآراء الثلاثة التي تدور حول معنى السجود هنا بقوله: (عِنْدَ أَكْثُرِ أَهْلِ التَّأْوِيلِ أَرَادَ بِهِ صَلِّ وَتَوَفَّرْ عَلَى عِبَادَةِ اللهِ تَعَالَى فِعْلًا وَإِبْلَاغًا، ... وَقَالَ بَعْضُهُمْ: بَلِ الْمُرَادُ الْخُضُوعُ، وَقَالَ آخَرُونَ: بَلِ الْمُرَادُ نَفْسُ السَّجُودِ فِي الصَّلَاةِ)"" ولكن المعاني المجازية تنتفي إذا انتبهنا أن سورة العلق عمومًا سورة مكية بل هي أول سورة نزلت من القرآن الكريم على نبينا محمد صلى الله عليه وسلم، وأن الصلاة لم تكن قد شُرعت بعد، وعلى الرغم من أن هناك من يقول أن هذه السورة لم تنزل دفعة واحدة وأن الجزء الأول وهو الآيات الخمس الأولى؛ نزلت في ابتداء الوحي وأن الجزء الثاني الذي يبدأ من قوله تعالى: ﴿ كُلّا إِنَّ ٱلْإِسْنَ لَكُلُغَةٌ اللهُ ﴾ "١٤٣" حتى نهاية السورة نزل في وقت تال، إلا أن ذلك غير متفق عليه فالرواة كانوا يكتفون بجزء من السورة ليشيروا إليها ولم يكونوا يروون السورة كلها بدليل أن رواية مقدار نزول السورة ورد على ثلاثة أشكال أي أن الرواية توقفت عند ثلاث آيات مختلفة.

- ۱ عند قوله تعالى: ﴿ أَمِّراً وَرَبُكُ ٱلْأَرْمُ ﴿ وَهَا البخاري عن يحيى بن بكير عن الليث عن عقيل عن ابن شهاب عن شهاب عن عروة بن الزبير عن عائشة """، ورواها عن ابن بكير عن الليث عن عقيل عن ابن شهاب عن عروة عن عائشة رضى الله عنهم أجمعين """ بلفظ مختلف.
- ٢- عند قوله تعالى: ﴿ اللَّذِى عَلَمْ بِٱلْقَلْمِ ﴿ اللَّهِ عَنْ عَبِد الله بن محمد عن عبد الرزاق عن معمر عن الزهري وبطريق اخر عن الليث عن عقيل عن محمد عن عروة عن عائشة رضي الله عنهم أجعين " ولا ندرى لم سقط اسم يحيى بن بكير في هذه الرواية، فهل التقى به البخارى مباشرة؟.
- ٣- عند قوله تعالى: ﴿ عَلَمُ ٱلْإِنسَانَ مَا لَرَيَهُمُ ﴿ وَاها البخاري عن يحيى بن بكير عن الليث عن عقيل عن ابن شهاب وبطريق اخر عن عبد الله بن محمد عن عبد الرزاق عن معمر عن الزهري وكلاهما عن عروة عن عبد الله وبطريق اخر عن عبد الله عنهم "عنهم "بنا"، ورواية البخاري عن يحيى بن بكير عن الليث عن عقيل وروايته عن عبد الله

عن يونس بن يزيد، كلاهما عن ابن شهاب عن عروة بن الزبير عن عائشة رضي الله عنهم أجمعين "منا" بلفظ مختلف، واسم يونس بن يزيد يرد في الرواية الأخيرة للمرة الأولى، كما أن اسم عبد الله منفردٌ لم نتمكن من التأكد حول كونه عبد الله بن محمد نفسه أم غيره. "منا".

كما أن علاقة الآيات المروية في الحديث النبوي الشريف بالآيات غير المروية من قوله تعالى: ﴿ كُلَّا إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَكُلُغَى الله وَلَمُ الله وَالله وَالله الله وَالله وَالله وَالله الله وَالله الله وَالله وَاللّه

وإذا كانت السورة قد نزلت دفعة واحدة فعلا فإن معنى الصلاة هنا المقصود به السجود فقط، لأنه لم ينزل تشريع بعد بالصلاة التي نعرفها اليوم، وإنها نزل التشريع بها بعد الإسراء والمعراج، وعلى العموم فإن هذا الجزء الثاني نزل ولم تُفرض الصلاة بعد، على الرغم من أن الماوردي ينقل عن جعفر ابن محمد أن هذه الصلاة كانت صلاة الظهر صلاها النبي صلى الله عليه وسلم بمكة ومعه علي بن أبي طالب رضي الله عنه، وهي الصلاة الأولى التي كانت جماعة في الإسلام" ١٥٠ " وإذا كان المقصود بأنها صلاة مكونة من أربع ركعات كها هو الحال عليه الآن فهذا غير ممكن بدليل رواية عائشة رضي الله عنها إذ تقول: (فَرَضَ الله الصلاة حين فَرضَها، رَكْعَتَيْنِ رَكْعَتَيْنِ، في الحَضَر وَالشَفَر، فَأُقِرَّتْ صَلاة السَّفَر، وَزِيدَ فِي صَلاَةِ الحَضَر) "منا" بل أن الآلوسي يذهب إلى إنكار وجود صلاة





آنذاك أساسًا فيقول: (الصلاة فرضت ليلة الإسراء بلا خلاف، وادعى ابن حزم الإجماع على أنه كان قبل الهجرة بسنة، وجزم ابن فارس بأنه كان قبلها بسنة وثلاثة أشهر، وقال السدى بسنة وخمسة أشهر، وموت أبي طالب كان قبل الهجرة بنحو ثلاث سنين لأنه كان قبل وفاة خديجة بثلاثة وقيل بخمسة أيام، وكانت وفاتها بعد البعثة بعشر سنين على الصحيح، فأبو طالب على هذا لم يدرك فرضية الصلاة، نعم حكى القاضي عياض عن الزهري ورجحه النووي والقرطبي أن الإسراء كان بعد البعث بخمس سنين لكن قيل عليه ما قيل)" وقد نقل صاحب البداية والنهاية أن الإسراء كان قبل الهجرة بسنة من طرق عديدة في سندها ورجالها"١٠٠١ ويبدو أن البيهقي يميل إلى القول بأنه كان قبل ستة عشر شهرا من الهجرة" الله وقد لخص الحلبي في سيرته الخلاف حول زمن الإسراء بأنه قبل الهجرة بسنة وبه جزم ابن حزم، وادعى فيه الإجماع، وقيل بسنتين؛ وقيل بثلاث سنين، وكل من الإسراء والمعراج كان بعد خروجه صلى الله عليه وسلم للطائف كها دل عليه السياق""" وهو موضوع شائك ومعقد تتداخل فيه الكثير من الروايات والقصص التي لا نستطيع الوقوف على قرار فيها ولكن يبدو أن أغلب الآراء تتفق حول كون الإسراء كان قبل الهجرة بمدة وجيزة، ونعرف يقينا أن الصلاة على شكلها النهائي فرضت في ذلك الوقت وأن الصلاة التي كان يؤديها النبي صلى الله عليه وسلم كانت قائمة على السجود وقد يكون معها ركوع ثمة ولكنه لم يصل إلينا بالروايات ولكن ذلك ممكن لأن الله تعالى ذكر السجود والركوع كثيرًا في الديانات السابقة مما يدعونا إلى القول أنه صلى الله عليه وسلم كان يسجد ويركع بناء على ما يشعر به من حاجته الداخلية للسجود والركوع فضلا عن تأثير الديانات السابقة، وذلك يقودنا إلى القول في نهاية المطاف أن المقصود بالسجود هنا في العلق كان سجودا حقيقيا وأن لفظة الصلاة التي وردت فيها إنها كانت مجازا علاقته العموم أي أنها لفظة وردت باللفظ العام وأريد مها الخاص وهو السجود.

۱۳ - سجدة سورة الحُجْرِ: ﴿ فَسَرِّحْ بِحَمْدِرَيِّكَ وَكُن مِّنَ ٱلسَّنجِدِينَ ﴿ اللهِ اللهِ وَعَتَمَدُ هَذَه السورة أيضًا على افتتاح ينطلق من إثبات كون القرآن الكريم منزل من الله تعالى: ﴿ الرَّ تِلْكَ مَايَتُ ٱلْكِتَبِ وَقُرْءَانِ ثَبِينٍ ﴿ اللهِ تَعَالَى: ﴿ الرَّ تِلْكَ مَايَتُكُ ٱلْكِتَبِ وَقُرْءَانِ ثَبِينٍ ﴿ اللهِ عَلَى الله عليه وسلم بأن كل الأمم السابقة التي أهلكها الله تعالى كان لها كتاب معلوم: ﴿ وَمَا ٱهْلَكُنَا مِن قَرْيَةٍ إِلَّا وَلَمَا كِنَابُ مَعْلُومٌ ﴿ ﴾ خاطبًا جل وعلا الذين ينكرون بعثة نبيه صلى



## السجدات الثلاث التي يختلف سياقها:

بقيت لدينا ثلاث سجدات يختلف السياق الذي وردت فيها عن سياق باقي آيات سجود التلاوة:

١- سجدة سورة الحج الثانية: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ عَامَنُوا ٱرْكَعُوا وَاسْبَحُدُوا وَاعْبُدُوا رَبَّكُمُ وَافْعَالُوا ٱلْخَيْر لَعْ مَن توفر سياق قبل هذه الآية يقترب من المسياقات السابقة إلا أن موضعها مختلف عن موضع سجدات التلاوة، فموضوع التهديد والوعيد متوفر في الأغلبية الغالبة من السور القرآنية، وسورة الحج ابتدأت بسياق يتحدث عن الحلق والوعيد لمنكري القدرة الإلهية، ولكن هذا السياق انتهى مرات عديدة ليدخل الخطاب القرآني في سياق جديد، وسجدة الحج الثانية جاءت في سياق خطاب مع المؤمنين لحثهم على السجود والركوع والعبادة، ولم يقترن هذا السياق بالتخويف، ففي الغالب كانت هناك دعوة للمؤمنين بالسجود ولكن إما على سبيل المقابلة مع الكافرين بالتخويف، ففي الغالب كانت هناك دعوة للمؤمنين بالسجود ولكن إما على سبيل المقابلة مع الكافرين





وحالهم الذي يقوم على الاستكبار، أو على سبيل المقابلة بحال من هم عند الله تعالى من الدائمي السجود، وأما هنا فقد وردت السجدة في نسق الآيات الآتية: ﴿ اللّهُ يَصَمَطُغِي مِنَ الْمُكُورُ ﴿ اللّهُ يَصَمُ اللّهِ عَلَمُ مَا يَبَى اللّهِ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهِ عَلَمُ اللّهِ عَلَمُ اللّهِ عَلَمُ اللّهِ عَلَمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ على شهادة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم،، وهذا السياق لم يرد في أي سجدة من سجدات التلاوة.

المحدة سورة النمل: ﴿ وَيَهدَتُهَا وَقَوْمَها يَسْجُدُونَ الشَّمْيِنِ مِن دُونِ اللّهِ وَزَيْنَ لَهُمُ الشَّيْطِنُ أَعْمَلُهُمْ فَصَدَهُمْ عَنِ السَّيْلِ فَهُمْ لَا يَهْ مَدُونَ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ الله



ينتقل الحديث إلى قصة سليمان عليه السلام وبين تعالى فيها كيف منحه الله تعالى علم واسعا فكان يعرف منطق الطير ومنطق النمل وله جنود من الجن والإنس، حتى بعث الله تعالى الهدهد لكي يريه أنه يمكن للطير أن يكون أعلم منه: ﴿ فَمَكَثَ غَيْرَ بَعِيدٍ فَقَالَ أَحَطَتُ بِمَا لَمْ يُحِطُّ بِدِء وَجِئْتُك مِن سَبَإٍ بِنَبًا يَقِينِ اللهُ ﴾ """، وبعد أن عرض الهدهد ما يجري في سبأ: ﴿ إِنِّي وَجَدَتُ آمْرَأَةُ تَمْلِكُهُمْ وَأُوتِيَتْ مِن كُلِّ مَنيْءِ وَلَمُا عَرْشُ عَظِيمٌ ﴿ ٣ ﴾ وَجَدتُهَا وَقَوْمَهَا يَسْجُدُونَ لِلشَّسِ من دُونِ ٱللَّهِ وَزَيِّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَانُ أَعْمَالَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَن ٱلسَّبِيلِ فَهُمْ لَا يَهْ تَدُونَ ٣٠ أَلَّا يَسْجُدُوا لَا اللَّهِ الَّذِي يُغْرِجُ الْخَبْءَ فِي السَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا تُخْفُونَ وَمَا تُعلِنُونَ ﴿ الله على الله على على وجه اليقين فيها إذا كان هذا الخطاب من الله تعالى أم من الهدهد، ونرى أن موقف السجدة هنا قائم على معنى العلم مخالفًا المواضع السابقة في السجود التي قامت على التسليم والخضوع وترك الاستكبار، وعلى الرغم من توفر هذه المعاني في الآيات السابقة وفي آية السجود نفسها إلا أن سردها على لسان الهدهد يستبعد إمكانية كونها سجدة تلاوة، وأما إذا كانت هذه الآية من ضمن الخطاب الإلهي المتوجه إلينا فمن الممكن مع توفر السياق الدلالي المحيط أن تكون سجدة تلاوة لأن السورة افتتحت بالكلام عن القرآن الكريم وكونه منزلا من قبل الله تعالى ويتضمن هذا السياق أيضًا التهديد والوعيد لكل من يأبي السجود مما يجعل من الممكن أن تكون سجدة تلاوة، كما يمكن النظر إلى السياق المتعلق بالعلم الإلهي أن المقصود منه توجيه النبي محمد صلى الله عليه وسلم بأن علم الله تعالى محيط بكل شيء وأن الله تعالى هو الذي يقدر كل شيء وهو جل وعلا يعلم متى يعاقب ومن بالضبط وكيف، وأن الأنبياء ليس عليهم إلا الدعوة والتبشير والإنذار.

٣- سجدة سورة ص: ﴿ قَالَ لَقَدَّ ظَلَمَكَ بِسُوَّالِ نَجْنِكَ إِلَى نِعَاجِهِ ۚ وَإِنَّ كَثِيرًا مِّنَا لَهُ لَكُلُو يَعْنِي بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِهُمْ عَلَى بَعْضِهُمْ عَلَى بَعْضِهُمْ عَلَى بَعْضِهُمْ عَلَى بَعْضِهُمْ عَلَى بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِهُمْ عَلَى بَعْضِهُ السَجود المروية عن النبي صلى الله عليه وسلم، ومع ذلك وذلك أن هذا الأمر متوقف عند الفقهاء على سنة السجود المروية عن النبي صلى الله عليه وسلم، ومع ذلك





فإن ما يمكننا إضافته هنا هو أن لفظ الركوع في هذه الآية مقيد بالخرور، وهو صوت الماء والريح والعُقاب إذا حقّت """ فداود عليه السلام لسرعة نزوله ساجدًا صار له صوت أثناء هويه إلى الأرض، ولهذا شُمي السجود هنا ركوعًا مجازًا؛ لأنه عليه السلام شعر بأنه وقع في الفتنة الإلهية وأنه قد وقع في الخطأ بسببها، ولهذا خرَّ مسرعًا مصدرًا صوتًا في هويه ساجدًا لله تعالى وعائدًا إليه، ومع ذلك فقد ورد الخرور مع السجود في القرآن الكريم فقال تعالى: ﴿ وَحَرُوا لَهُ سُجَدًا ﴾ """ حول أخوة يوسف عليه السلام، وقال تعالى: ﴿ إِذَا فَيَا عَلَيْ مَا يَكُمُ اللّهُ عَلَيْهُم الله الله على النزول إلى أقصى ما يمكن من النزول دلالة على الخضوع التام.

وفي لسان العرب تُستعمل لفظة ركع بمعنى الخضوع فركع: طأطأ رأسه، ويقال ركع الرجل إذا افتقر بعد غنى، والركوع الانحناء، ويقال: ركع الشيخ، انحنى من الكبر، والركوع الهوي إلى الأرض، وركع، أي: كبا وعثر """، ونرى من ذلك أن لفظ الركوع قريب من لفظ السجود في التعبير عن الخضوع مع التذكير ببعض الفروق بينها فطأطأة الرأس قائمة فيها ولكن الافتقار بعد الغنى لا يستعمل فيه معنى السجود، كما لا يطلق السجود على الانحناء بسبب الكبر ولا على الهوي إلى الأرض ولا على الكبو، ومن هذه المعاني التي تنهاز عن معاني السجود يمكننا القول أن الركوع يُستعمل لعموم الهبوط والوقوع والتعثر والكبو وأنه لا يشترط فيه وضع الجبهة على الأرض، على أننا يجب أن لا ننسى أن الركوع خضوع والسجود عبودية وتذلل.

وعلى الرغم من كثرة ورود الركوع في القرآن الكريم بصيغ تشبه صيغ السجود إلا أنه لم يرد في أي منها نص على وجوب الركوع أو السجود عدا سجدة (ص) ولهذا ما جاء تفسير نبينا محمد صلى الله عليه وسلم لهذه السجدة بقوله: (سَجَدَهَا دَاوُدُ تَوْبَةً، وَنَسْجُدُهَا شُكْرًا)" لشعوره صلى الله عليه وسلم أنه ليس موضع سجدة.

## الهوامش

۱ – للمزيد من التفصيل حول هذه الخلافات الخاصة بسجدة التلاوة ينظر: سجود التلاوة وأحكامه، صالح بن عبد الله اللاحم، دار ابن الجوزي للنشر والتوزيع المملكة العربية السعودية، ط۱، ۱٤۲۹هـ، و ينظر في الخلاف حول السجدة عند الفقهاء مختصر اختلاف العلماء، أبو جعفر أحمد بن محمد الطحاوي، تحقيق عبد الله نذير أحمد، دار البشائر الإسلامية، ط۲، ۱٤۱۷هـ، والمحلى بالآثار، أبو محمد علي بن أحمد بن حزم الظاهري، دار الفكر بيروت، د. ط، د.ت. وغيرهما من الكتب التي عرضت لهذه الخلافات بشكل تفصيلي لا مجال لسردها هنا.

٢ - ينظر البناية شرح الهداية، أبو محمد محمود بن أحمد العيني، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط١، ٢٠٠٠، ٢: ٦٥٤.

٣ - الأعراف: ٢٠٦.

٤ - الرعد: ١٥.

٥ - النحل: ٤٩ - ٥٠.

٦ - الإسراء: ١٠٧ - ١٠٩.

۷ – مریم: ۵۸.

۸ - الحج: ۱۸.

٩ - الحج: ٧٧.

١٠ - الفرقان: ٦٠.

١١ - النمل: ٢٣ - ٢٥.

١٢ - السجدة: ١٥.

۱۳ - ص: ۲۶.

۱۶ – فصلت: ۳۷ – ۳۸.

١٥ - النجم: ٦٢.

١٦ - الانشقاق: ٢١.

١٧ - العلق: ١٩.

١٨ - الحجر: ٩٨، وقد نقل القرطبي عن ابن العربي قوله في أحكام القرآن: (ظَنَّ بَعْضُ النَّاسِ أَنَّ اللَّمْوِ مُنَا السُّجُودُ نَفْسَهُ، فَرَأَى مَنَ الْبَيْتِ اللَّقَدَّسِ طَهَرَهُ اللهُّ، يَسْجُدُ فِي هَذَا المُوضِع عَلَّ سُجُودٍ فِي الْقُرْآنِ، وَقَدْ شَاهَدْتُ الْإِمَامَ بِمِحْرَابِ زَكَرِيًّا مِنَ الْبَيْتِ المُقدَّسِ طَهَرَهُ اللهُّ، يَسْجُدُ فِي هَذَا المُوضِع هَذَا المُوضِع عَلَّ سُجُدتُ مَعَهُ فِيهَا، وَلَمْ يَرَهُ جَمَاهِيرُ الْعُلَمَاءِ). وأضاف: (قَدْ ذَكَرَ أَبُو بَكْرٍ النَّقَاشُ أَنَّ هَاهُنَا سَجْدَةً عِنْدَ أَبِي حُذَيْفَةَ وَيَهَانِ بن رئاب،
 وراى أنها واجبة)، ينظر تفسير القرطبي: ١٠/ ٦٣، وقد ورد هذا الرأى في الموسوعة الفقهية الكويتية.

. ۲۵: ص - ۱۹

۲۰ - ص: ۲۲.





٢١ - ينظر الفقه على المذاهب الأربعة، ١: ٤٢٥.

٢٢ - ينظر أحكام القرآن لابن العربي، ٢: ٢٧٢.

۲۳ – فصلت: ۳۷.

٢٤ - ينظر الموسوعة الفقهية الكويتية، ٢٤: ٣١٦.

٥٠ - فصلت: ٣٥، وقد فصل ابن العربي في كتابه أحكام القرآن (٢: ٢٧٢) القول في هذه السجدة فقال: (فَقَالَ مَالِكٌ: مَوْضِعُهُ: {كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ} وَقَالَ ابْنُ وَهْبٍ وَالشَّافِعِيُّ: مَوْضِعُهُ {وَهُمْ لا يَسْأَمُونَ} لِأَنَّهُ ثَمَامُ الْكَلَامِ، وَغَايَةُ الْعِبَادَةِ وَالإِمْتِثَالِ، وَقَدْ كَانَ عَلِيٌّ وَابْنُ مَسْعُودٍ يَسْجُدَانِ عِنْدَ قَوْلِهِ: {إِنْ كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ} وَكَانَ ابْنُ عَبَّاسٍ يَسْجُدُ عِنْدَ قَوْلِهِ: {يَسْأَمُونَ} وَقَالَ ابْنُ عُمَرَ: السُّلَويِّ وَقَالَ اللهُ عَنْ مَسْرُوقٍ، وَأَبِي عَبْدِ الرَّحْمَنِ السُّلَويِّ، وَإِبْرَاهِيمَ النَّخَعِيِّ، وَأَبِي صَالِحٍ؛ وَيَحْيَى بْنِ وَثَّابٍ، وَطَلْحَةُ، وَالْحَسِنُ، وَابْنُ سِيرِينَ، وَكَانَ آبُو وَائِلٍ، وَقَتَادَةُ، وَبَكُرُ بْنُ عَبْدِ اللهِ يَسْجُدُونَ عِنْدَ قَوْلِهِ: {يَسْأَمُونَ}. وللمزيد ينظر: الفقه على المذاهب الأربعة: ١: ٢٥٥.

٢٦ - النمل: ٢٥.

۲۷ - النمل ۲۲.

٢٨ - ينظر التبيان في آداب حملة القرآن، ١٣٩ - ١٤٠.

٢٩ - ٣٤٠٣ – حديث مروي عن النبي صلى الله عليه وسلم ورد في سنن أبي داود برقم ١٤٠٣ ونصه: (حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بَنُ رَافِعٍ، حَدَّثَنَا أَبُو قُدَامَةَ، عَنْ مَطَرٍ الْوَرَّاقِ، عَنْ عِكْرِمَةَ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ أَزْهَرُ بْنُ الْقَاسِمِ، - قَالَ مُحَمَّدٌ رَأَيْتُهُ بِمَكَّةَ - حَدَّثَنَا أَبُو قُدَامَةَ، عَنْ مَطَرٍ الْوَرَّاقِ، عَنْ عِكْرِمَةَ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَمُ يَسْجُدْ فِي شَيْءٍ مِنَ الْفَصَّلِ مُنْذُ تَحَوَّلَ إِلَى اللَّدِينَةِ) ينظر سنن أبي داود: ٢: ٥٨، وأما في مصنف عبد الرزاق فيقول في عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَمُ يَسْجُدْ فِي شَيْءٍ مِنَ اللَّفَصَّلِ مُنْذُ تَحَوَّلَ إِلَى اللَّذِينَةِ) ينظر سنن أبي داود: ٢٠ ٥٩، وأما في مصنف عبد الرزاق فيقول في الحديث المرقم: ٥٩٠٤ في ج٣: ٣٤٣: (عَمَّنْ، سَمِعَ عِكْرِمَةَ يُحَدِّثُ قَالَ: سَجَدَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَي اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَي اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَي اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَي اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَي اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْهِ وَلَوْلُ فِي اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ فَي اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَاللّهَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلْمَ عَلَيْهُ وَمَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَسُولُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ عَلَيْهُ وَاللّهَ عَلَيْهِ وَاللّهَ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهَ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَلَمْ عَلَيْهِ وَلَيْهُ وَاللّهَ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهِ وَلَمْ عَلَيْهُ وَلَا عَ

٣٠ - ينظر الاقناع في مسائل الإجماع، ١:١٩١.

٣١ - الاتقان في علوم القرآن، عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، الهيئة المصرية العامة للكتاب، د. ط، ١٩٧٤، ج١: ٦٩، وينظر دراسات في علوم القرآن، محمد بكر إسهاعيل، دار المنار، بيروت، لبنان، ط٢، ١٩٩٩، ص ٤٧.

٣٢ - سجو د التلاوة معانيه وأحكامه، ابن تيمية، ٣١.

٣٣ - ينظر لسان العرب مادة سجد.

٣٤ - الأعراف: ٢٠٦.

٥٥ - النمل: ٢٥ - ٢٥.

٣٦ - الانشقاق: ٢١.

٣٧ - الرعد: ١٥.

٣٨ - النحل: ٤٩ - ٥٠.

٣٩ - الحج: ١٨.

- ٠٤ الحج: ٧٧.
- ٤١ الفرقان: ٦٠.
- ٤٢ فصلت: ٣٧ ٣٨.
  - ٤٣ النجم: ٦٢.
  - ٤٤ العلق: ١٩.
  - ٥٤ الإسراء: ١٠٧.
    - ٤٦ مريم: ٥٨.
  - ٤٧ السجدة: ١٥.
    - ٤٨ الحجر: ٩٨.
    - ٤٩ ص: ٢٤.
    - ٠٥ يوسف: ٤.
  - ٥١ يوسف: ١٠٠.
  - ٥٢ البقرة: ١٢٥ .
    - ٥٣ الحج: ٢٦.
    - ٥٤ الرحمن: ٦.
- ٥٥ آل عمران: ١١٣.
  - ٢٥ الإنسان: ٢٦.
- ٥٧ آل عمران: ٤٣.
  - ٥٨ الزمر: ٩.
  - ٥٩ التوبة: ١١٢.
- ٦٠ الأعراف: ١٢٠.
  - ٦١ الشعراء: ٢٦.
- ٦٢ الشعراء: ١١٨ ٢١٩.
  - ٦٣ البقرة: ٥٨.
  - ۲۶ النساء: ۲۵۸.
  - ٦٥ الأعراف: ١٦١.
    - ٦٦ النحل: ٤٨.
      - ۲۷ طه: ۷۰.
    - ٦٨ الفرقان: ٦٤.





٦٩ - الفتح: ٢٩.

٧٠ - ينظر: دراسات في علوم القران، فهد الرومي، ١٣٠.

٧١ - النحل: ٤٩.

٧٧ - حديث مروي عن النبي صلى الله عليه وسلم ورد في سنن أبي داود برقم ١٤٠٣ ونصه: (حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ رَافِعٍ، حَدَّثَنَا أَزْهَرُ بْنُ اللهُ عَلَيْهِ الْقَاسِم، - قَالَ مُحَمَّدٌ رَأَيْتُهُ بِمَكَّة - حَدَّثَنَا أَبُو قُدَامَة، عَنْ مَطَرٍ الْوَرَّاقِ، عَنْ عِكْرِمَة، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ، أَنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَمْ يَسْجُدْ فِي شَيْءٍ مِنَ المُفَصَّلِ مُنْذُ تَحَوَّلَ إِلَى المُدِينَةِ) ينظر سنن أبي داود: ٢: ٥٨، وأما في مصنف عبد الرزاق فيقول في وَسَلَّمَ لَمْ يَسْجُدْ فِي شَيْءٍ مِنَ المُفَصَّلِ مُنْذُ تَحَوَّلَ إِلَى المُدِينَةِ) ينظر سنن أبي داود: ٢: ٥٨، وأما في مصنف عبد الرزاق فيقول في الحديث المرقم: ٥٩٠٤ في ج٣: ٣٤٣: (عَمَّنْ، سَمِعَ عِكْرِمَة يُحَدِّثُ قَالَ: سَجَدَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي المُفَصَّلِ إِذْ كَانَ بِمَكَّة يَقُولُ: ثُمَّ لَمْ يَسْجُدْ بَعْدُ).

٧٣ - الحديث في صحيح البخاري برقم (٢٥٠) وبرقم (٥٢٠).

٧٤ - الحديث في صحيح البخاري برقم: (٤٩١) عن قُتَيْبَةُ بْنُ سَعِيدٍ، عن بَكْرٌ وَهُوَ ابْنُ مُضَرَ، عَنِ ابْنِ الْهَادِ، عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِبْرَاهِيمَ، عَنْ عَامِرِ بْنِ سَعْدٍ، عَنِ الْعَبَّاسِ بْنِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ.

٧٥ - الحديث في سنن النسائي برقم: (١١٣٩) : أُخْبَرَنَا أَبُو عَمَّارٍ الْخُسَيْنُ بْنُ حُرَيْثٍ، قَالَ: أَنْبَأَنَا الْوَلِيدُ بْنُ مُسْلِمٍ، قَالَ: حَدَّثَنَا الْأَوْزَاعِيُّ، قَالَ: حَدَّثَنِي الْوَلِيدُ بْنُ هِشَامِ الْمُعَيْطِيُّ، قَالَ: حَدَّثِنِي مَعْدَانُ بْنُ طَلْحَةَ الْيَعْمُرِيُّ، قَالَ:....).

٧٦ - الحديث برقم (٢١٥) من صحيح مسلم.

٧٧ - ورد الحديث برقم (٧٧٥) في مصنف أبن أبي شيبة.

٧٨ - ينظر صحيح البخاري بالرقم: (٨٣٠) و(١٢٢٥) و(٣٢٨٥) وغيرها الكثير.

٧٩ - الحديث في صحيح مسلم برقم(٦٨٠) عن مُحُمَّدُ بْنُ حَاتِمٍ، وَيَعْقُوبُ بْنُ إِبْرَاهِيمَ الدَّوْرَقِيُّ، كِلَاهُمَا عَنْ يَحْيَى، قَالَ ابْنُ حَاتِمٍ: حَدَّثَنَا كَيْ مَا اللَّهُ عَنْ يَرِيدُ بْنُ كَيْسَانَ، حَدَّثَنَا أَبُو حَازِم، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ.

٠٨ - الحديث في سنن النسائي برقم (١٧٧١) عن مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللهَّ بْنِ أَنْبَأَنَا إِسْحَقُ بْنُ الْفُرَاتِ، عَنْ يَخْيَى بْنُ الْفِرَاتِ، عَنْ يَخْيَى بْنُ الْفُرَاتِ، عَنْ يَخْمَرَ، عَنْ حَفْصَةَ.

٨١ - الحديث في صحيح البخاري برقم: (١٦١٦)عن إِبْرَاهِيمُ بْنُ الْمُنْذِرِ، حَدَّثَنَا أَبُو ضَمْرَةَ أَنَسٌ، حَدَّثَنَا مُوسَى بْنُ عُقْبَةَ، عَنْ نَافِعٍ، عَنْ عَالَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ إِذَا طَافَ فِي الحَجِّ أَوِ العُمْرَةِ، أَوَّلَ مَا يَقْدَمُ سَعَى ثَلاَثَةَ عَبْدِ اللهِّ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ إِذَا طَافَ فِي الحَجِّ أَوِ العُمْرَةِ، أَوَّلَ مَا يَقْدَمُ سَعَى ثَلاَثَةَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ إِذَا طَافَ فِي الحَجِّ أَوِ العُمْرَةِ، أَوَّلَ مَا يَقْدَمُ سَعَى ثَلاَثَةَ أَطُوافٍ، وَمَشَى أَرْبَعَةً، ثُمَّ سَجَدَ سَجْدَتَيْنِ، ثُمَّ يَطُوفُ بَيْنَ الصَّفَا وَالمُرْوَةِ)

٨٢ - الأعراف: ٢٠٦.

٨٣- الأعراف: ١٩٦ - ١٩٨.

٨٤ - الأعراف: ٢٠٣ - ٢٠٦.

۸۵ – فاطر: ۲۰.

٨٦ - ينظر جامع البيان في تأويل القرآن، ١٣: ٣٥٧.

٨٧ - ينظر على سبيل المثال مفاتيح الغيب للرازي، ١٥: ٤٤٥، وزاد المسير، ٢: ١٨٥.

- ۸۸ ينظر النكت والعيون، تفسير الماوردي، ٢: ٢٩١.
- ٨٩ إحسان سلوك العبد المملوك إلى ملك الملوك، أبو محمد عبد الكريم بن صالح بن عبد الكريم الحميد، ١٧٤.
  - ٩٠ الرعد: ١٤.
  - ٩١ ينظر: غريب القرآن ١٩٥.
- ٩٢ ينظر جامع البيان في تفسير القرآن: ١٦: ٣٠٤، وفي تفسير الثعلبي أنه كان يقول بل طوعا يا رباه، ينظر تفسير الثعلبي ٥: ٢٨٢..
  - ٩٣ ينظر بحر العلوم للسمر قندي، ٢: ٢٣٢، وتفسير ابن عطية، ٣: ٣٠٦.
    - ٩٤ ينظر الدر المنثور، ٤: ٦٣٠.
    - ٩٥ لطائف الإشارات، ٢: ٥٣٥.
      - ٩٦ الإسراء: ٤٤.
      - ٩٧ روح المعاني، ٧: ١٢٠.
    - ۹۸ التحرير والتحبير، ۱۱۱: ۱۱۱.
      - ٩٩ الرعد: ١٦.
    - ١٠٠ ينظر التحرير والتنوير: ١٣: ١١٣.
      - ١٠١ بحر العلوم، ٢: ٢٧٦.
        - ١٠٢ الإسراء: ٤٤.
    - ١٠٣ ينظر الجامع الصحيح للسنن والمسانيد، ١: ٧٧٤.
      - ۱۰۶ النمل: ۱۸.
      - ١٠٥ التحرير والتنوير: ١٧١: ١٧١.
        - ١٠٦ الإسراء: ١٠٧ ١٠٩.
      - ۱۰۷ ينظر، تفسير الطبري، ١٥: ٥٧٨.
        - ١٠٨ ينظر لسان العرب، ذقن.
        - ١٠٩ جمهرة الأمثال، ٢: ٢٣٨.
          - ١١٠ الكشاف، ٢: ٩٩٩.
        - ١١١ ينظر الكشاف، ٢: ٧٠٠.
        - ١١٢ ينظر اللباب ١١٢. ٤٠٨.
        - ۱۱۳ روح البيان، ٥: ٢١١.
        - ۱۱۶ ينظر: روح المعاني، ٨: ١٧٩.
        - ١١٥ مفاتيح الغيب، : ٢١: ٤١٧.
      - ١١٦ إحياء علوم الدين، الغزالي، ١: ٢٧٧.



١١٧ - التحرير والتنوير: ١٥: ٣٢٥.

۱۱۸ - مریم: ۵۸.

١١٩ - مريم: ٢٨ - ٧١.

١٢٠ - الحج: ١٨.

١٢١ - الحج: ٣.

١٢٢ - الحج: ١٧، وأما آيات الجدل والوعيد السابقة فهي تبدأ من الآية رقم ٣.

١٢٣ - الفرقان: ٦٠.

١٢٤ - الفرقان: ٥٩.

١٢٥ - التحرير والتنوير: ١٩: ٦٣.

١٢٦ - السجدة: ١٥.

١٢٧ - السجدة ١٢ - ١٤، والآيات السابقة تبدأ من افتتاح سورة الإسراء حتى الآية ١٢.

۱۲۸ - ينظر التحرير والتنوير: ۲۱: ۳۲۸.

۱۲۹ – فصلت: ۳۷ – ۳۸.

۱۳۰ – فصلت: ۱۳۰

۱۳۱ – فصلت: ۳۸.

١٣٢ - النجم: ٦٢.

١٣٣ - النجم: ١ - ٢.

١٣٤ - النجم: ٣٢.

١٣٥ - النجم: ٣٨ - ٤٤.

١٣٦ - النجم: ٥٥ - ٦٢.

١٣٧ - الانشقاق: ٢٠-٢١.

۱۳۸ - ينظر التحرير والتنوير: ۳۰: ۳۳۰.

١٣٩ - العلق: ١٩.

١٤٠ - يذكر مكي بن أبي طالب القرطبي أن هذه رواية ابن وهب، ينظر الهداية إلى بلوغ النهاية في علم معاني القرآن وتفسيره، أبو محمد مكي بن أبي طالب حموش القيرواني ثم الاندلسي القرطبي المالكي (ت ٤٣٧هـ) تحقيق: مجموعة رسائل جامعية بكتب الدراسات العليا والبحث العلمي، الشارقة بإشراف أ. د. شاهد البوشيخي، نشر مجموعة بحوث الكتاب والسنة كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، جامعة الشارقة، ط١، ٢٠٠٨، ج١٢/ ص ٨٣٦٣.

۱٤۱ - ينظر تفسير ابن أبي حاتم: ١٠/ ٣٤٥١.

١٤٢ - مفاتيح الغيب، التفسير الكبير، أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين فخر الدين الرازي، دار إحياء التراث العربي ،

ط٣، ٢٦٠هـ، ٣٢/ ٢٢٦.

١٤٣ - العلق: ٦.

١٤٤ - الحديث برقم (٣) في صحيح البخاري.

١٤٥ - الحديث برقم (٤٩٥٥) في صحيح البخاري.

١٤٦ - ينظر الحديث المرقم (٤٩٥٦) من صحيح البخاري.

١٤٧ - ينظر الحديث المرقم (٦٩٨٢) من صحيح البخاري.

١٤٨ - ينظر الحديث المرقم (٤٩٥٣) من صحيح البخاري.

١٤٩ - والمسألة نفسها نلفيها في روايات صحيح مسلم ينظر صحيح مسلم الأحاديث برقم: (٢٥٢) و(٢٥٣) و(٢٥٤).

• ١٥ - ينظر النكت والعيون تفسير الماوردي، أو الحسن علي بن محمد بن محمد بن حبيب البصري البغدادي (ت • ٤٥هـ) تحقيق السيد ابن عبد المقصود بن عبد الرحيم، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، د. ط، د.ت، ج: ٦، ص ٣٠٧.

١٥١ - صحيح البخاري برقم: (٣٥٠)، ويؤيده الحديث المرقم: (٣٩٣٥) برواية عائشة رضي الله عنها أيضًا، وقد ورد أيضًا في صحيح مسلم برقم: (٦٨٥).

١٥٢ - روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، أو تفسير الالوسي، شهاب الدين محمود بن عبد الله الحسيني الالوسي، تحقيق على عبد البارى عطية، دار الكتب العلمية، ببروت، لبنان، ط١، ١٤١٥، ١٥/ ٥٠٥.

١٥٣ - ينظر البداية والنهاية، ٣: ١٠٨.

١٥٤ - ينظر دلائل النبوة، البيهقي، ٢: ٥٥٥.

١٥٥ - ينظر السيرة الحلبية، ١: ٥١٥، وللمزيد من الاستعراض للخلافات حول تاريخ الاسراء والمعراج ينظر: الروض الآنف، ٢:
 ٢٨٥، وإمتاع الأسماع للمقريزي، ١: ٤٨ وغيرها من المصادر

١٥٦ - الحجر: ٩٨.

١٥٧ - الحج: ٧٧.

۱۰۸ - الحج: ۷۵ - ۷۸.

١٥٩ - النمل: ٢٤-٢٦.

١٦٠ - النمل: ١-٢.

١٦١ - النمل: ١٠.

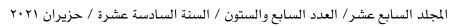
١٦٢ - النمل: ٢٢.

١٦٣ - النمل: ٢٣ - ٢٥.

١٦٤ - ص: ٢٤.

١٦٥ - ينظر لسان العرب: خرر.

١٦٦ – يوسف: ١٠٠.







۱٦٧ - مريم: ٥٨.

١٦٨ - الإسراء: ١٠٧.

١٦٩ - ينظر: لسان العرب: ركع.

١٧٠ - ورد في صحيح البخاري الحديث المرقم: ٤٨٠٧: (حَدَّثَنِي مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللهِّ، حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدٍ اللهِّ، حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدٍ اللهِّ، حَدَّثَنَا مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدٍ اللهِ مَا تَقْرَأُ: {وَمِنْ ذُرَيَّتِهِ دَاوُدَ وَسُلَيُهَانَ}. مَنَّ اللهُ مُحَدِّقَ فِي ص، فَقَالَ: سَأَلْتُ ابْنَ عَبَّاسٍ: مِنْ أَيْنَ سَجَدْتَ؟ فَقَالَ: أَوَ مَا تَقْرَأُ: {وَمِنْ ذُرَيَّتِهِ دَاوُدَ وَسُلَيُهَانَ}. {أُولَئِكَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنْ يَقْتَدِيَ بِهِ، فَسَجَدَهَا لَوْلَا اللهُ عَلَيْهِ السَّلاَمُ، فَسَجَدَهَا رَسُولُ اللهُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وهذا ما يؤيد ما ورد في الحديث الذي رواه النسائي برقم: (٩٥٧) في دَاوُدُ عَلَيْهِ السَّلاَمُ، فَسَجَدَهَا رَسُولُ اللهُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ) وهذا ما يؤيد ما ورد في الحديث الذي رواه النسائي برقم: (٩٥٧) في سننه: (أَخْبَرَنِي إِبْرَاهِيمُ بْنُ الْحُسَنِ الْقُسَمِيُّ قَالَ: حَدَّثَنَا حَجَّاجُ بْنُ مُحَمَّدٍ، عَنْ عُمَرَ بْنُ ذَرِّ، عَنْ أَبِيهِ، عَنْ سَعِيدِ بْنُ جُبَيْرٍ، عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ، أَنَّ النَّيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سَجَدَ فِي ص وَقَالَ: (سَجَدَهَا دَاوُدُ تَوْبَةً، وَنَسْجُدُهَا شُكُرًا).

## المراجع والمصادر

- القرآن الكريم.
- الإتقان في علوم القرآن، عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي، تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، الهيئة المصرية العامة للكتاب، د. ط، ١٩٧٤.
- ٢٠٠١ أحكام القرآن، القاضي محمد بن عبد الله بن العربي، مراجعة وتخريج وتعليق محمد عبد القادر عطا، دار
   الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط٣، ٢٠٠٣.
  - ٣. إحياء علوم الدين، أبو حامد محمد بن محمد الغزالي، دار المعرفة، بيروت، لبنان، د. ط، د، ت.
- الإقناع في مسائل الإجماع، على بن محمد بن عبد الملك ابن القطان، تحقيق حسن فوزي الصعيدي، دار
   الفاروق للطباعة والنشر، القاهرة، ط١، ٢٠٠٤.
- ومتاع الأسماع بها للنبي من الأحوال والأموال والحفدة والمتاع، أحمد بن علي بن عبد القادر المقريزي، تحقيق
   محمد عبد الحميد النميسي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٩٩٩.
  - ٦. البناية شرح الهداية، أبو محمد محمود بن أحمد العيني، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط١، ٢٠٠٠.
- ٧. التبيان في آداب حملة القرآن، أبو زكريا محيي الدين النووي، تحقيق محمد الحجار، دار ابن حزم، بيروت،
   ط٣، ١٩٩٤.
  - ٨. التحرير والتنوير، محمد الطاهر بن محمد بن عاشور، الدار التونسية للنشر، تونس، د. ط، ١٩٨٤.
- ٩. تفسير ابن أبي حاتم، أبو محمد عبد الرحمن بن محمد ابن أبي حات، تحقيق أسعد محمد الطيب، مكتبة نزار مصطفى الباز، السعودية، ط٣، ١٤١٩هـ.





- 10. تفسير ابن عطية، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، أبو محمد عبد الحق بن غالب بن عطية، تحقيق عبد السلام عبد الشافي محمد، دار الكتب العلمية، ببروت، ط1، ١٤٢٢هـ.
- 11. جامع البيان في تأويل القرآن، محمد بن جرير القرطبي، تحقيق أحمد محمد شاكر، مؤسسة الرسالة، مصر، ط١، ٢٠٠٠.
- 11. الجامع لأحكام القرآن، أبو عبد الله محمد القرطبي، تحقيق أحمد البردوني وإبراهيم اطفيش، دار الكتب المصرية، القاهرة، ط٢، ١٩٦٤.
- 17. جمهرة الأمثال، لأبي هلال العسكري، تحقيق محمد أبي الفضل إبراهيم وعبد المجيد قطامش، دار الفكر، ط٢، ١٩٨٨م.
  - ١٤. الدر المنثور في التفسير بالمأثور، عبد الرحمن بن أبي بكر السيوطي، دار الفكر، بيروت، د. ط، د.ت.
    - ١٥. دراسات في علوم القرآن، محمد بكر إسهاعيل، دار المنار، بيروت، لبنان، ط٢، ١٩٩٩.
- - ١٧. روح البيان، إسهاعيل حقى بن مصطفى المولى أبو الفداء، دار الفكر، بيروت، لبنان، د. ط، د.ت.
- ١٨. روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، أو تفسير الالوسي، شهاب الدين محمود بن عبد الله الحسيني الالوسي، تحقيق علي عبد الباري عطية، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، ط١، ١٤١٥.
- 19. الروض الآنف في شرح السيرة النبوية لابن هشام، أبو القاسم عبد الرحمن بن عبد الله السهيلي، تحفيف عمر عبدالسلام السلامي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط١، ٢٠٠٠.



- · ٢٠. زاد المسير في علم التفسير، جمال الدين أبو الفرج الجوزي، تحقيق عبد الرزاق المهدي، دار الكتاب العربي، بروت، ط١، ١٤٢٢هـ.
- ٢١. سجود التلاوة معانيه وأحكامه، تقي الدين أبو العباس ابن تيمية، تحقيق فواز أحمد زمرلي، دار ابن حزم،
   ببروت، ط١، ١٩٩٦.
- ٢٢. سجود التلاوة وأحكامه، صالح بن عبد الله اللاحم، دار ابن الجوزي للنشر والتوزيع المملكة العربية السعودية، ط١، ١٤٢٩هـ.
- ٢٣. سنن أبي داود، أبو داود سليهان بن الأشعث السجستاني، تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد، المكتبة العصرية، صيدا، بيروت، د. ط، د.ت.
- ٢٤. سنن النسائي، المجتبى من السنن، السنن الصغرى، أبو عبد الرحمن أحمد بن شعيب النسائي، تحقيق عبد الفتاح أبو غدة، مكتب المطبوعات الإسلامية، حلب، ط٢، ١٩٨٦.
- ٢٥. السيرة الحلبية، إنسان العيون في سيرة الأمين المأمون، علي بن ابراهيم بن أحمد الحلبي، دار الكتب العلمية،
   بروت، ط٢، ١٤٢٧هـ.
- 77. صحيح مسلم، المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن العدل إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، مسلم بن الحجاج النيسابوري، تحقيق محمد فؤاد عبد الباقي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، د. ط، د.ت.
- ۲۷. غريب القرآن، أبو محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري، تحقيق أحمد صقر، دار الكتب العلمية، د. ط،
- ۲۸. الفقه على المذاهب الأربعة، عبد الرحمن بن محمد عوض الجزيري، دار الكتب العلمية، بيروت، ط٢،
   ۲۰۰۳.





- ۲۹. الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، أبو القاسم محمود بن عمر الزمخشري، دار الكتاب العربي، بيروت،
   ط۳، ۱٤۰۷هـ.
- ٣٠. اللباب في الفقه الشافعي، أحمد بن محمد بن أحمد المحاملي الشافعي، تحقيق عبد الكريم بن صنيتان العمري، دار البخاري، المدينة المنورة، ط١، ١٤١٦هـ.
  - ٣١. لسان العرب، محمد بن مكرم بن علي ابن منظور، دار صادر، بيروت، ط٣، ١٤١٤هـ.
- ٣٢. لطائف الإشارات، تفسير القشيري، عبد الكريم بن هوازن بن عبد الملك القشيري، تحقيق إبراهيم البسيوني، الهيئة المصرية العامة للكتاب، مصر، ط٣، د.ت.
  - ٣٣. المحلي بالآثار، أبو محمد على بن أحمد بن حزم الظاهري، دار الفكر بيروت، د. ط، د.ت.
- ٣٤. مختصر اختلاف العلماء، أبو جعفر أحمد بن محمد الطحاوي، تحقيق عبد الله نذير أحمد، دار البشائر الإسلامية، ط٢، ١٤١٧هـ.
- ٣٥. مصنف أبن أبي شيبة، الكتاب المصنف في الاحاديث والأذكار، أبو بكر بن أبي شيبة، تحقيق كمال يوسف الحوت، مكتبة الرشد، الرياض، ط١،٩٠٩هـ.
- ٣٦. مصنف عبد الرزاق، أبو بكر عبد الرزاق بن همام الصنعاني، تحقيق حبيب الرحمن الأعظمي، المجلس العلمي الهند، ط٢، ٣٠ هـ.
- ٣٧. مفاتيح الغيب، التفسير الكبير، أبو عبد الله محمد بن عمر بن الحسن بن الحسين فخر الدين الرازي، دار إحياء التراث العربي، ط٣، ١٤٢٠هـ.
- .٣٨. الموسوعة الفقهية الكويتية، عن دار الأوقاف والشؤون الإسلامية ودار السلاسل ودار الصفوة، الكويت ومصر، ١٤٠٤ ١٤٢٧ هـ.



- . ٣٩. النكت والعيون تفسير الماوردي، أو الحسن علي بن محمد بن حبيب البصري البغدادي (ت على النكت والعيون تفسير الماوردي، أو الحسن علي بن محمد بن محمد بن حبيب البعدادي (ت عبد المقصود بن عبد الرحيم، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان، د. ط، د.ت، ج: ٦، ص ٣٠٧.
- ٤٠. الهداية إلى بلوغ النهاية في علم معاني القرآن وتفسيره، أبو محمد مكي بن أبي طالب حموش القيرواني ثم الاندلسي القرطبي المالكي (ت ٤٣٧هـ) تحقيق: مجموعة رسائل جامعية بكتب الدراسات العليا والبحث العلمي، الشارقة بإشراف أ. د. شاهد البوشيخي، نشر مجموعة بحوث الكتاب والسنة كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، جامعة الشارقة، ط١، ٢٠٠٨.

