

ISSN (Online): 2706-8722





# المحتويات

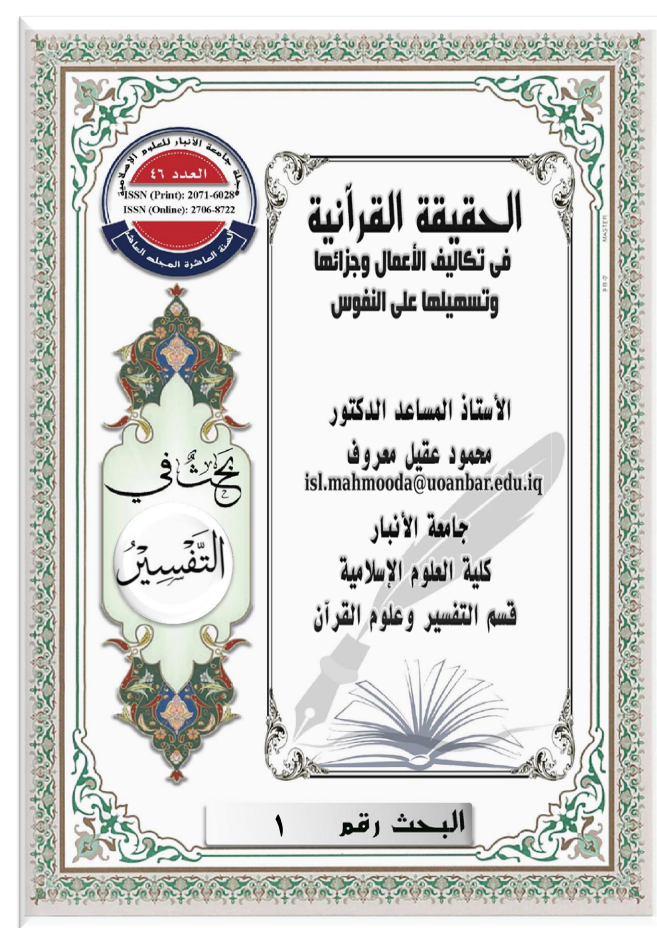
|                                        | 1        |                                                                                                                      |                                                                                                  |   |
|----------------------------------------|----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| الصفحة                                 | بحث في   | الباحث                                                                                                               | البحث                                                                                            | ت |
| 1_50                                   | تفسير    | الأستاذ المساعد الدكتور<br>محمود عقيل معروف                                                                          | الحقيقة القرآنية في تكاليف الأعمال<br>وجزائها وتسهيلها على النفوس                                | ١ |
| 47_0Y                                  | حديث     | الأستاذ المساعد الدكتور<br>ثامر عبد الله داود                                                                        | مرويات قيس بن أبي حازم البجلي عن<br>العشرة المبشرة بالجنة عدا الخلفاء<br>الراشدين جمعاً وتخريجاً | ۲ |
| 188_98                                 | حديث     | السيد<br>خالد إحسان سعيد<br>الأستاذ المساعد الدكتور<br>عبد الستار إبراهيم صالح                                       | مرويات شعبة بن الحجاج التي أعلها<br>النسائي بالمخالفة في كتابه عمل اليوم<br>والليلة دراسة نقدية  | ٣ |
| 177_180                                | حديث     | المدرس الدكتور<br>علي إبراهيم نعمي                                                                                   | اختصار الحديث عند<br>الإمام الترمذي في كتابه الشمائل                                             | ٤ |
| <b>۲۲7_17</b> ۳                        | حديث     | المدرس الدكتور<br>علاء كامل عبد الرزاق                                                                               | مناهج العلماء<br>في طريقة تصنيف كتب العلل                                                        | ٥ |
| <b>۲٦٠_</b> ۲۲۷                        | أصول فقه | الأستاذ المشارك الدكتور<br>سلطان بن حمود العمري                                                                      | استدلال الأصوليين بحديث:<br>وقعت على امرأتي وأنا صائم)<br>جمعا ودراسة                            | ٦ |
| YAY_Y71                                | أصول فقه | المدرس الدكتور<br>محمد حامد عطيوي                                                                                    | الفروق الأصولية التي نص عليها<br>الإمام القرافي في كتابه الذخيرة<br>جمعا وتوثيقا                 | * |
| <b>712_7</b> 17                        | أصول فقه | المدرس الدكتور<br>بلال حسين علي                                                                                      | المسائل التي اختلف فيها القول عند<br>الإمام الرازي بين كتابي المحصول<br>والمعالم جمعاً وتوثيقا   | ٨ |
| ************************************** | أصول فقه | الباحث<br>علي محمد الصغير أحمد<br>المدرس الدكتور<br>أمين أحمد عبدالله قاسم النهاري<br>المدرس الدكتور<br>رشدي بن رملي | مقاصد التوحيد وعلاقتها بالحكم<br>الشرعي الأصولي<br>أركان الحكم أنموذجا                           | ٩ |

|   |         |        |                                                           |                                                                                                   | Ž  |
|---|---------|--------|-----------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| 6 | الصفحة  | بحث في | الباحث                                                    | البحث                                                                                             | ت  |
|   | V07_A+3 | فقه    | الأستاذ الدكتور<br>ناصر بن محمد بن مشـري<br>الغامدي       | الرقابة على أعمال الإدارة وأنواعها في<br>الإسلام مع التطبيق في النظام<br>السعودي                  | 1. |
|   | ££££+9  | فقه    | الأستاذ المساعد الدكتور<br>عبدالله داود خلف               | السنة في القلنسوة للشيخ محمد بن<br>حمزة الأيدني الكوز لحصاري التوفى<br>سنة: (١١٢١هـ) دراسة وتحقيق | 11 |
|   | £AY_££0 | فقه    | الأستاذ المشارك الدكتور<br>عبد المجيد بن محمد السبيل      | قاعدة السلطان ولي من لا ولي له<br>دراسة فقهية تأصيلية تطبيقية                                     | ١٢ |
|   | ۳۸۶_۱۰  | عقيدة  | الأستاذ المشارك الدكتور<br>سلطان بن عبد الرحمن<br>العميري | موجبات الاحتياط في تكفير المسلم                                                                   | ۱۳ |
|   | 07011   | فكر    | الأستاذ الدكتور<br>محمد بن سعـد السرحاني                  | الموقف الاستشراقي المنصف من الأثر<br>الإسلامي في رواد حركات الإصلاح<br>النصرانية دراسة تحليلية    | 18 |
|   | 7+7_071 | فكر    | الأستاذ الدكتور<br>مشعل بن غنيم المطيري                   | أوصاف الراسخين في العلم وأثرها في<br>حفظ الأمن الفكري                                             | 10 |



RO







#### ملخص البحث

#### أ.م.د. محمود عقيل معروف

وضع القرآن الكريم قواعد عامة للواقعية في التكاليف بالأعمال، لتتناسق مع طبيعة الأشياء ووقائع الزمان والمكان، وهي بذاتها حقيقة مهمة تبنى على أساسها قدرة المكلف ومقدور استطالته في تحمل التبعات التي ينطوي تحتها مسؤولية الجزاء في تصور ميزان قبول الأعمال وردها. ومنه يمكن تلخيص أهم ما جاء في البحث على ما يأتي: ١. مراعاة كافة الجوانب والمجالات في الطاقة والوسع، فضلا أن بعض التكاليف فيها من المشقة الكائنة في وسع الإنسان وقدرته وطاقته. ٢. الترغيب لعمل الخير، والمحافظة على أداء الواجبات الدينية، وهو ما جبلت فطرة الإنسان، فالميل إلى الخير مما أودع في نفسه، بخلاف الشر الذي يعتاده بجهده وتكلفه. ٣. ينبغي للداعي لجنابه تعالى التفكر والتنكر والتبصر، لإشعال جذوة الإقبال على الله بالخشية والرجاء. ٤. الأجر على قدر المشقة، وعلى قدر منفعة العمل، فالأعمال لا تتفاضل بالكثرة، وإنما تتفاضل بما يحصل في القلوب حال العمل. ٥. من تمام قبول الدعاء الاجتماع، لما للهمم والأرواح من تأثير في حصول الفضل والانتجاء. ٦. العفو عن الخواطر والوساوس وحديث النفس مالم توصل الشخص إلى القصد حصول الفضل والانتجاء. ٦. العفو عن الخواطر والوساوس وحديث النفس مالم توصل الشخص إلى القصد مقدمة على سائر القضايا حسب منزلتها في منهاج الله تعالى.

الكلمات المفتاحية: الحقيقة ، القرآن ، التكاليف

### THE QURANIC TRUTH ABOUT THE ORDER OF DEEDS AND ITS REWARD AND EASINESS ON SOULS

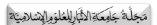
Ass.Prof.Dr. Mahmood A. Maroof Al- Aani

#### **Summary**

The Noble Our'an has set general rules for reality in order of deeds to be consistent with the nature of things and the realities of time and place, which are in and of themselves an important truth on which the ability of the ordered is based and his/her ability to bear the consequences under which the responsibility of penalty (or reward) is involved in the perception of the balance of accepting and returning deeds. Hence, the major points included in the research can be summarized in the following: 1. Taking into account all aspects and areas of capacity and ability as well as some of the orders in it from the hardship that resides in the human capacity and ability. 2. Encouragement to do good deeds, and keep the performance of religious duties, which is what makes the human innatness, so the tendency to goodness is what is implanted in himself, in contrast to the evil that he is accustomed to with his effort and willingness. 3. The preacher is supposed to think, remember and see, in order to stimulate the ember of turning to Almighty Allah with fear and hope. 4. The reward is based on the hardship and the benefit of the deed. The deed is not differentiated by abundance. Rather, it is differentiated by what happens in the hearts in the event of the deed. 5. From fully accepting the supplication of the concurrence, because of their influence and the spirits in obtaining the favor and the recourse. 6. Pardon the thoughts, obsessions, and self-revelation, unless the person reaches the intention and determination. 7. The role of a Muslim in developing this issue and considering it a major focus in the basis of his belief, his good deed and his certainty. It is an introduction to all issues according to their status in the approach of Almighty Allah.

Key words: the truth, the Qur'an, costs





## ואַבּנמגּ בַּעַקְּעָרֶעָּעָלֶנְיֵעָלֶנְיֵעָלֶנְיִיעָלְנִייִּ

الحمد لله رب العالمين وأفضل الصلاة وأتم التسليم على سيدنا محمد المبعوث بالشرعة السمحاء والمنهج الوضاء وعلى آله وصحبه وسلم تسليما كثيرا... وبعد.

إن الله عز وجل هو الذي يعلم مقدار الطاقة البشرية وحدود استطاعتها، لتتسق مع طبيعة الأشياء ووقائع الأمور، ولعله من أعظم المبادئ التي ترشح المبادئ القرآنية للخلود والتطبيق في كل زمن ومكان.

ونحن في حياتنا العملية نصنع ذلك؛ فنجد المهندس الذي يصمم آلة يخبرنا عن مدى قدرتها، فلا يحملها فوق طاقتها وإلا تفسد. وإذا كان الصانع من البشر لا يكلف الآلة الصماء فوق ما تطيق، أيكلف الذي خلق البشر فوق ما يطيقون؟ محال أن يكون ذلك.

وهذه الجملة وإن كانت في مقامها هي بسبيل تقرير كون الله تعالى، فإنها في إطلاقها تتضمن مبدأ من أمهات المبادئ القرآنية الذي تكرر تقريره بأساليب متنوعة وهو أن الله سبحانه وتعالى لا يكلف الناس إلا وسعهم.

والوسع يتناول فيما يتناول عدم التعارض مع القابليات والإمكانيات وعدم التعرض للأخطار والأضرار، فالمسلمون حسب هذا المبدأ ليسوا مكلفين بما ليس في إمكانهم وقابلياتهم الجسدية والنفسية والمالية ولا بما يكون فيه تعريض حياتهم للخطر والتهلكة والحرمان سواء أكان ذلك بسبيل الواجبات والتكاليف التعبدية أم غير التعبدية. وإنما يطلب ذلك منهم في نطاق الطاقة وحدود الإمكان والمعقول.

إن الله تعالى عندما يأمر عباده وينهى لمنافع لهم ولضرر يلحقهم، لا لمنافع تكون له بالأمر فيأمر، أو بضر يلحقه فينهى عن ذلك، فيكون الأمر جارا منفعة، وفي

النهي دافعا مضرة، كما يكون في الشاهد أن من أمر آخر بشيء إنما يأمر لمنفعة تتأمل فيه، وينهي عن شيء لدفع ضرر يخافه. وتعالى الله عن ذلك.

فالموازنة الأمينة تبتدئ في تحديد مسؤولياتنا وأمانتا في هذه الحياة الدنيا، ثم يعطى كل مسؤولية حقها على أساس القواعد الآلهية الربانية.

فالإنسان مسؤول مسؤولية كاملة عما يصدر منه من أفعال، وعلى ذلك يأتي الثواب والعقاب. فمسؤولية كل فرد واضحة جلية عن العمل الذي يقوم به سواء كان هذا العمل من أجل نفسه أو من أجل غيره إذ هو لا يتحمل تبعة عمل إنسان آخر، ولكنه مسؤول عن الطريقة التي أتى بها هذا العمل أو ذاك بعد أن علم وتعلم سبل الخير والشر.

إن جهداً كبيراً في حياة الأمة يُهدر فيما لا طائل تحته، فوضى ولهو وعبث، وسوء إدارة ونظام، وجهود كثيرة تتبعثر وتضيع، وأثر ذلك في جميع نواحي حياة المسلمين الاجتماعية والاقتصادية والسياسية وغيرها.

فإذا اتخذ المسلمون العدة وقاموا ببذل الوسع في استكمال الوسائل التي أرشد اليها المولى سبحانه، وساروا على السنن التي هدى إليها البشر، فإنه يستجيب دعوتهم وينصرهم على أعدائهم ويكتب لهم الشأو والشأن.

وأخيراً لا آخراً فإذا استقر الإيمان في قلب الإنسان حرك جوارحه للعمل والطاعة، وكلما قوي الإيمان قويت العبادات، وزادت الطاعات.

وإنما يغفل الغافلون من البشر؛ لأن قلوبهم في غمرة عن الحق، لم يمسها نوره المحيي؛ لانشغالها عنه، واندفاعها في غمرة النية وسط غمرة من الجهل والظلم، والإعراض تمنعهم من الوصول إلى هذا القرآن والانتفاع به، فأصل الأوامر والنواهي ليست هي الأمور التي تشق على النفوس، بل هي غذاء للأرواح ودواء للأبدان، وحمية عن الضرر.

وفي ملحظ ما سبق كان الموضوع منساقا ومتناسقا في المتناول والتأصيل وقد عمدت لفهرسة خطة البحث على النحو الآتى:

مقدمة للبحث أوضحت فيها فكرتي للموضوع وخاتمة وضعت فيه نتائج البحث وبعض الإشارات والإرشادات.

#### وقسمت البحث على ثلاثة مباحث:

الأول: وَسعةُ التكليف وتعلقه بالكسب والاكتساب.

الثانى: بيان حال المَكلَّف مع المُكلِّف بين التضرع والاستكانة.

الثالث: التحريض على ما وصف به الصالحون وتسهيله على النفوس. وبيان جزائهم.

هذا؛ ومن الله تعالى أستمد العون والمدد، فما كان من صواب فمن الله، وأحمده على ذلك، وما كان من خطأ فمن نفسى وأستغفر الله منه.

وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليماً كثيرا.



#### تمهيد:

وضع الله جل وعلا بين يدي المسلمين قواعد عامة للواقعية في التكاليف بالأعمال، وفي تحديد مناهج الحياة للناس، ليهتدوا بهديها، ويتخذوها أساسًا لكل ما يستنبطونه من أحكام تشريعية، ومناهج عملية (۱).

فالتكاليف التي حملها رسل الله إلى الناس، إنما هي لإصلاح معاشهم ومعادهم، وإقامتهم على طريق مستقيم، إذ ليس فيها إعنات ولا حد لقدرة الإنسان وقوة احتماله، فما هي إلا رحمة من رحمات الله، وفضل من أفضاله على عباده، تفتح لهم مغالق الخير، والحق، والهدى(٢).

وهكذا يتصور المسلم رحمة ربه وعدله في التكاليف التي يفرضها عليه في خلافته للأرض، وفي ابتلائه في أثناء الخلافة وفي جزائه على عمله في نهاية المطاف، ويطمئن في هذا كله فلا يتبرم بتكاليفه، ولا يضيق بها صدرا، ولا يستثقلها كذلك، وهو يؤمن أن الله الذي فرضها عليه أعلم بحقيقة طاقته، ولو لم تكن في طاقته ما فرضها عليه. ومن شأن هذا التصور فضلا عما يسكبه في القلب من راحة وطمأنينة وأنس أن يستجيش عزيمة المؤمن للنهوض بتكاليفه، وهو يحس أنها داخلة في طوقه ولو لم تكن داخلة في طوقه العبء عليه، فإذا ضعف مرة أو تعب مرة أو ثقل العبء عليه، أدرك أنه الضعف لا فداحة العبء، واستجاش عزيمته ونفض الضعف عن نفسه وهم همة جديدة للوفاء، ما دام داخلا في مقدوره وهو إيحاء كريم لاستنهاض الهمة كلما ضعفت على طول الطريق، فهي التربية كذلك لروح المؤمن وهمته وإرادته فوق تزويد تصوره بحقيقة إرادة الله به في كل ما يكلفه (٢).

<sup>(</sup>١) ينظر: الحضارة الإسلامية أسسها ووسائلها: ١٩٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: التفسير القرآني للقرآن: ٣٨٩/٢.

<sup>(</sup>٣) ينظر: في ظلال القرآن: ٣٤٤/١.

لقد كان مسك الختام في سورة البقرة إبداء ما تفضل الله به على هذه الأمة من التكاليف السمحة السهلة التي لا ضيق ولا حرج فيها من قوله تعالى: ﴿ لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا ٱكْتَسَبَتْ رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذُنَآ إِن نَسِينَآ أَوْ أَخْطَأُنا ۚ رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلُ عَلَيْنَآ ا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِناً رَبَّنا وَلَا تُحَمِّلْنا مَا لَاطَاقَةَ لَنا بِدِيٍّ وَٱعْفُ عَنَّا وَٱغْفِرْ لَنَا وَٱرْحَمْنآ أَنْتَ مَوْلَكِنَا فَأَنصُ رَنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَنْفِرِينِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الكَّفْرِ عَلَى الكفر وأعوانه إن صبح وصدقت العزيمة وتوافر الإخلاص والصدق، وذلك بعدما بدأ الله تعالى هذه السورة بالكلام على القرآن والمؤمنين ومقارنتهم بالكافرين، ولا سيما أخبار اليهود، ثم أرشِد تعالى إلى كثير من الأحكام كالصيام والحج والطلاق، ومحاجة الضالين، ثم ذكر سبحانه أحكاما للجماعة في القتال، وفي السلام، في الأسرة وفي المجتمع، وفي التعاون بين الآحاد بالإنفاق في سبيل الخير واعلاء كلمة الحق والفضيلة، ثم في الأسباب المفرقة بين الجماعات كالربا، ثم في المعاملات الفاضلة التي تحفظ فيها الثقة المتبادلة بين آحاد الجماعات الإسلامية، وختم السورة بالكلام عن إيمان الرسول ﷺ والمؤمنين بالكتب السماوية وبالرسل الكرام دون تفريق أو تفضيل في أصل الرسالة والتشريع، فهو سبحانه لم يكلف الناس إلا بما في قدرتهم، وسيحاسبون على أعمالهم، وأنّ من شأن الأخيار أن يكثروا من التضرع إليه بخالص الدعاء والإنابة (١).

إنّ الإنسان ليس مكلفاً بالإسلام كله، ولا مطالبا بالواجبات كلها، فالآية تبيح له أن يأخذ ما يدخل ضمن وسعه وطوقه وقدرته مهما كانت درجة الوسع والطوق والقدرة، حتى لو كانت في أدنى مستوياتها وأضعف حالاتها.

<sup>(</sup>١) ينظر: زهرة التفاسير: ١٠٨٦/٢، والتفسير المنير: ١٣٢/٣.

لكن قد يعتمد البعض ويجعلونها حجةً ودليلاً ومستنداً لهم، على تقصيرهم في أداء الواجبات والتزام الأوامر وترك المحظورات، إذ أنها تبيح لهم ذلك، وتجعلهم في منأى عن المسؤولية والعقاب جزاء هذا التقصير والتفريط.

ثم إنه تعالى بين أن من إرادته اليسر لعباده، فلا يكلفم إلا بما يكون في دائرة الطاقة من غير مشقة، وهكذا في كل طاعة له سبحانه لا يُكلف الإنسان ما يشق عليه فيستحيل أن يفعله، وإنما يكلف بالشيء الذي قد يكون فيه شيء من الجهد والتعب حتى يؤجر، وهو أيضاً يقدر على ذلك، ويقدر على ما هو أشبه به، فيقول مخبرا عن عدله في شرعه على عباده في الدنيا تعالت حكمته: ﴿ وَلَا نُكِلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُسَعَهَا وَلَدَيْنَا كِنَبُ يَظِقُ فِي شرعه على عباده في الدنيا تعالت حكمته: ﴿ وَلَا نُكِلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُسَعَهَا وَلَدَيْنَا كِنَبُ يَظِقُ الله وَمنون] (١).

ولمعرفة ما توارد من معان ودلالات وإرشادات في الآيتين أوضحها في المباحث الثلاثة الآتية، والتي سيكون المبحث الأول والثاني خاص بالنص الثاني.

<sup>(</sup>۱) ينظر: زهرة التفاسير: ۱۰۸۸/۱۰.



#### المبحث الأول:

#### وسعة التكليف وتعلقه بالكسب والاكتساب

لا بد لنا قبل الشروع في بيان النص أن نعرف السياق الذي ورد فيه أولاً وهو ما بينته آنفا، ثم مناسبة نزولها ثانياً، لنصوِّب الفهم الخاطئ ونقدم الفهم الصائب لأن الاطلاع على هذين الأمرين ضروري لفهم أدق، واستنتاج أصوب، ثم نعرج ما ورد فيها من معان وفي فقرات ثلاث:

#### المطلب الأول:

#### بيان نسخها وإحكامها

ورد في سبب نزولها وما يتعلق بنسخها لما قبلها أو تخصيصها من قوله تعالى: ﴿ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي اللَّهُ فَيَغُفِرُ لِمَن فَشَاءُ وَيُعَالِبُ مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ فَاللَّهُ عَلَى كُمْ مِدِ اللَّهُ فَيَغُفِرُ لِمَن يَشَاءُ وَلَيْ مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ عَلَى كُل شَيْءٍ قَدِيرُ ﴿ اللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى كُل كُل شَيْءٍ قَدِيرُ ﴿ اللَّهِ وَاللَّهُ عَلَى كُلُ كُلُ كُلُ اللَّهُ عَلَى كُل اللَّهُ عَلَى كُل اللَّهُ عَلَى كُل اللَّهُ عَلَى كُلُ اللَّهُ عَلَى كُلُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى كُلُ اللَّهُ عَلَى كُلُ اللَّهُ عَلَى كُلُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا

الأول: أنها منسوخة، وهذا القول مروي عن جماعة من الصحابة والتابعين منهم علي بن أبي طالب وابن مسعود وابن عباس في رواية عنه هو والحسن وقتادة وسعيد بن جبير والشعبي وعكرمة، وبه قال السمعاني، وابن كثير، والشوكاني، وصديق حسن خان (۱).

<sup>(</sup>۱) ينظر: جامع البيان: ٥/٥١٥-١٣٦، وتفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم: ٢/٤٧٥، والناسخ والمنسوخ: ٢٧٣، وتفسير القرآن للسمعاني: ٢/٨٧، والجامع لأحكام القرآن: ٣/١٦، وتفسير القرآن العظيم: ١/٣٠، واللباب: ١٥٨/، وفتح القدير: ١/٠٥٠، وفتح البيان: ١/٥٨/.

وقد أنزلت عليك هذه الآية ولا نطيقها. قال رسول الله في: أتريدون أن تقولوا كما قال أهل الكتابين من قبلكم: سمعنا وعصينا؟ بل قولوا: سمعنا وأطعنا غفرانك ربنا وإليك المصير، فلما اقترأها القوم ذلت بها ألسنتهم، فأنزل الله في إثرها: ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ الله في إثرها: ﴿ ءَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ الله في إيْرها: ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ ... ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ ... ﴾ [البقرة]، فلما فعلوا ذلك نسخها الله تعالى فأنزل الله في الله في الله علي فأنزل الله في الله علي فالله والله في الله في ا

وفي روايةٍ أخرى عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: لما نزلت هذه الآية: ﴿ وَإِن تُبَدُوا مَا فِي أَنفُسِكُمْ أَوْ تُحَفُّوهُ يُحَاسِبُكُم بِهِ اللّه ﴾، دخل قلوبهم منها شيء لم يدخل قلوبهم من شيء. فقال النبي ﴿ : (قولوا: سمعنا وأطعنا وسلَّمنا، فألقى الله الإيمان في قلوبهم، فأنزل الله تعالى: ﴿ لا يُكلِّفُ اللّهُ نَفْسًا إِلّا وُسْعَها لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْها مَا أَكْسَبَتْ رُبَّنَا لا تُواخِدُنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَأَنَا (قال: قد فعلت) رَبَّنا وَلا تَحْمِلُ عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى أَلَيْ يَنْ وَلا تَحْمِلُ عَلَيْنَا وَاعْفِرُ لَنا وَارْحَمَنَا أَنْ وَلا يَحْمِلُ عَلَيْنَا وَاعْفِرُ لَنا وَارْحَمَنَا أَنَا وَالْحَمْنَا وَلا يَحْمِلُ عَلَيْنَا وَاعْفِرُ لَنا وَارْحَمَنَا أَنْ وَلا يَحْمِلُ عَلَيْنَا وَاعْفِرُ لَنا وَارْحَمَنَا أَنْ وَلا يَحْمِلُ عَلَيْنَا وَاعْفِرُ لَنا وَارْحَمَنَا أَنْ وَلا يَحْمِلُ عَلَى الْقَوْمِ الْحَاقَةُ لَنا يَدِةً وَاعْفُ عَنَا وَاغْفِرُ لَنا وَارْحَمَنَا أَنَا مَا كُلُولُ اللّهُ اللّه وَلا يَعْمِلُ عَلَى اللّهُ اللّه وَاعْفِرُ لَنا وَارْحَمَنَا أَنْ يُعْمِلُ عَلَى الْقَوْمِ الْحَكُونِينَ ﴾ (قال: قد فعلت) رَبّنا وَلا يَحْمِلُ اللّه فعلت ) (الله في الله في الله في الله فعلت ) (الله في في في الله ف

واستدلوا بما جاء عن ابن عمر ﴿ أنه قال: (﴿ وَإِن تُبَدُوا مَا فِي آنفُسِكُمْ أَوَ تُخَفُوهُ ﴾، نسختها الآية التي بعدها (٣).

<sup>(</sup>١) صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب (بيان أنه سبحانه وتعالى لم يكلف إلا ما يطاق): ١١٥/١، (١٢٥).

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم، كتاب الإيمان، باب (بيان أنه سبحانه وتعالى لم يكلف إلا ما يطاق): ١١/١، (١٢٦).

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري، كتاب التفسير، باب (وإن تبدوا ما في أنفسكم أو تخفوه يحاسبكم به الله ..): ١٦٥٢/٤. (٤٢٧١).

وقالوا: هذه الأحاديث فيها دلالة واضحة على أنّ الآية منسوخة حيث صرحا بالنسخ، لتأخر الآية الثانية عن الأولى.

الثاني: أنها محكمة لا نسخ فيها: وهو ما نص عليه جمع من المفسرين وهذا القول مروي عن جماعة من المفسرين من السلف منهم ابن عباس رضي الله عنهما والربيع بن أنس والحسن، وبه قال الطبري، والنحاس، والجصاص، وابن عطية، وأبو حيان، والقرطبي وغيرهم (۱).

واستدل هؤلاء بأن النسخ لا يرد على الأخبار، وإنما يرد على الأمر والنهي، وقوله تعالى: ﴿ يُحَاسِبُكُم بِهِ اللَّهُ ﴾، خبر لا يرد عليه النسخ (٢).

<sup>(</sup>۱) ينظر: جامع البيان: ١٣٩/٥، تفسير ابن أبي حاتم: ٢/٤٧٥، والناسخ والمنسوخ: ٢٧٥، وأحكام القرآن للجصاص: ٢/١٦، والمحرر الوجيز: ٣٨٣/٢، والجامع لأحكام القرآن: ٣/٢١، والبحر المحيط: ٢٥١/٢، واللباب: ١٨/٤،

<sup>(</sup>٢) ينظر: الناسخ والمنسوخ: ٢٧٤، والمحرر الوجيز: ٣٨٣/٢، الجامع لأحكام القرآن: ٣٢٢/٣.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم، كتاب التوبة، باب (قبول توبة القاتل وإن كثر قتله): ٢١٢٠/٤، (٢٧٦٨).

وأما الكفار والمنافقون فإنه ينادي بهم على رؤوس الأشهاد: ﴿ وَيَقُولُ ٱلْأَشَهَادُ هَا وَالْمَا الْكَفَارِ وَالمنافقون فإنه ينادي بهم على رؤوس الأشهاد: ﴿ وَيَقُولُ ٱلْأَشَهَا لَهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالْمُلَّالِمُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

وقال أبو حيان: (والأصح أنها محكمة، وأنه تعالى يحاسبهم على ما عملوا وما لم يعملوا مما ثبت في نفوسهم ونووه وأرادوه، فيغفر للمؤمنين، ويأخذ به أهل الكفر والنفاق)(٢).

وقال آخرون: إنّ العذاب الذي يكون جزاء لما خطر في النفوس وصحبه الفكر إنما هو بمصائب الدنيا وآلامها وسائر مكارهها. ثم أسند عن عائشة نحو هذا المعنى (٣).

وقال النحاس بعد ذكره لحديث ابن عمر رضي الله عنهما: (ففي هذا الحديث معنى الآية، وأنه لا نسخ فيها)(٤).

وقد أوضح القرطبي أنّ ورود الروايتين عند مسلم أحدهما: (نعم) والأخرى: (قد فعلت)، دليل على نقل الحديث بالمعنى، علما أنه لما تقرر الأمر قولهم: سمعنا وأطعنا، مدحهم الله وأثنى عليهم في هذه الآية، ورفع المشقة في أمر الخواطر عنهم، وهذه ثمرة الطاعة والانقطاع إلى الله تعالى، كما جرى لبني إسرائيل ضد ذلك من ذمهم وتحميلهم المشقات من الذلة والمسكنة والانجلاء إذ قالوا: سمعنا وعصينا، وهذه ثمرة العصيان والتمرد على الله تعالى (٥).

<sup>(</sup>١) جامع البيان: ٥/١٤٤-١٤٤.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط: ٢/٧٥٢، وينظر: الجواهر الحسان: ١/٥٥٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر: جامع البيان: ٥/١٤٣-١٤٤، والنكت والعيون: ١/١٦٦، والبحر المحيط: ٧٥٢/٢، والجواهر الحسان: ٥٥٥/١.

<sup>(</sup>٤) الناسخ والمنسوخ: ٢٧٥.

<sup>(</sup>٥) ينظر: الجامع لأحكام القرآن: ٣/٢٧/٣.

ووجه أصحاب هذا القول المراد بالنسخ في حديث أبي هريرة وابن عمر ﴿ وما جاءت في معناها، أن معنى ذلك: أنّ الله نسخ ما وقع في قلوبهم من التكليف بما لا يستطاع ونحو ذلك.

قال النحاس: (أن يكون معنى (نسختها) نسخت الشدة التي لحقتهم)<sup>(۱)</sup>. وقال ابن عطية: (فإن ذهب ذاهب إلى تقرير النسخ فإنما يترتب له في الحكم الذي لحق الصحابة حين فزعوا من الآية)<sup>(۲)</sup>.

ويحتمل أن يكون المراد بالنسخ في الحديث التخصيص، فإنّ المتقدمين يطلقون النسخ عليه كثيراً، والمراد بالمحاسبة بما يخفي الإنسان ما يصمم عليه ويشرع فيه، دون ما يخطر له ولا يستمر عليه (٣).

قال ابن عاشور: (وإنّ من سمى ذلك نسخا من السلف فإنما جرى على تسمية سبقت ضبط المصطلحات الأصولية فأطلق النسخ على معنى البيان وذلك كثير في عبارات المتقدمين وهذه الأحاديث، وما دلت عليه دلائل قواعد الشريعة، هي البيان لمن يشاء في قوله تعالى: ﴿فَيَغُفِرُ لِمَن يَشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَاءُ في قوله تعالى: ﴿فَيَغُفِرُ لِمَن يَشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَاءُ في قوله تعالى:

وقال الماوردي: (والذي أقوله فيما أضمره وحدّث به نفسه ولم يفعله إنه مُؤاخَذ بمأثم الاعتقاد دون الفعل، إلا أن يكون كَفُه عن الفعل ندماً، فالندم توبة تمحص عنه مأثم الاعتقاد)(٥).

<sup>(</sup>١) الناسخ والمنسوخ: ٢٧٦.

<sup>(</sup>٢) المحرر الوجيز: ٢/٣٨٣، وينظر: الجامع لأحكام القرآن: ٣/٢٢٣.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الجامع لأحكام القرآن: ٣/٢٢/، ولباب التأويل: ١/٣١٠-٣١١، وتفسير الشعراوي: ٢/٥٣٥، والتفسير المنير: ١٢٩/٣.

<sup>(</sup>٤) التحرير والتتوير: ١٣١/٣.

<sup>(</sup>٥) النكت والعيون: ١/٣٦٢.

وبهذا يتبين قوة هذا القول ورجحانه.

وقد تعقبوا قول القائلين بالنسخ وردوه من وجوه:

الأول: إنّ قوله تعالى: ﴿ يُكَاسِبُكُم بِهِ اللهُ ﴾ خبر، والأخبار لا تنسخ عند جمهور الأصوليين.

الثاني: أنّ كسب القلب وعمله مما دل الكتاب، والسنة، والإجماع، والقياس على شبوته والجزاء عليه، ظهر أثره على الجوارح أم لم يظهر، وهو ما دلت عليه الآية فالقول بنسخها إبطال للشريعة ونسخ للدين كله، قال تعالى: ﴿ لا يُوَاخِذُكُمُ اللّهُ بِاللّغْوِ فِي أَيْمَنِكُمْ وَلَكِن بنسخها إبطال للشريعة ونسخ للدين كله، قال تعالى: ﴿ لا يُوَاخِذُكُمُ مِاكَسَ بَتْ قُلُوبُكُمْ ... ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ا

فقوله تعالى: ﴿مَا فِي اَنفُسِكُم ﴾ معناه ما ثبت واستقر في أنفسكم، ويدخل فيه الكفر والأخلاق الراسخة والصفات الثابتة من الحب والبغض في الجور وكتمان الشهادة وقصد السوء أو سوء القصد وفساد النية وخبث السريرة، وهذه الأعمال والصفات هي الأصل في الشقاوة وعليها مدار الحساب والجزاء، ولولا أن للأعمال البدنية آثارا في النفس تزكيها أو تدسيها، لما آخذ الله تعالى في الآخرة أحدا عليها؛ لأنه لا يعاقب الناس حبا في الانتقام ولا يظلم نفسا شيئا، ولكنه جعل سنته في الإنسان أن يرتقي أو يتسفل نفسا وعقلا بالعمل؛ فلهذا كان العمل مجزيا عليه في الآخرة، فإن أثره في النفس هو متعلق الجزاء.

الثالث: أن الخواطر السانحة والوساوس العارضة وحديث النفس الذي لا يصل إلى درجة القصد الثابت والعزم الراسخ لا يدخل في مفهوم الآية كما قال المحققون وبهذا تعلم أن حديث التجاوز عن حديث النفس لا ينافى الآية ولا يصح دعامة للقول بنسخها.

الرابع: أن تكليف ما ليس في الوسع ينافي الحكمة الإلهية البالغة والرحمة الربانية السابغة، فهو لم يقع فيقال: إن الآية منه، ونسخت بما بعده.

الخامس: المعقول في النسخ أن يشرع حكم يوافق مصلحة المكلفين، ثم يأتي زمن أو تطرأ حال يكون ذلك الحكم فيه مخالفا للمصلحة وكون ما في النفس يحاسب عليه من الحقائق التي لا تختلف باختلاف الأزمنة والأحوال.

وهنا يطرح سؤال نفسه: إذا كان معنى الآية هكذا فلم صدر من الصحابة فيها ما قالوا؟ الجواب: إنّ الصحابة عليهم الرضوان قد دخلوا في الإسلام وأكثرهم رجال قد تربوا في حجر الجاهلية، وانطبعت في نفوسهم قبله أخلاقها، وأثرت في قلوبهم عادتها فكانوا يتزكون منها، ويتطهرون من لوثها تدريجيا بزيادة الإيمان، كلما نزل شيء من القرآن وباتباع الرسول، فيما يفعل ويقول، فلما نزلت هذه الآية خافوا أن يؤاخذوا على ما كان لا يزال باقيا في أنفسهم من أثر الجاهلية الأولى، وناهيك بما كانوا عليه من الخوف من الله عز وجل واعتقاد النقص في أنفسهم حتى بعد كمال التزكية وتمام الطهارة حتى كان مثل عمر بن الخطاب عليه يسأل حذيفة ابن اليمان هم أن فيه شيئا من علامات النفاق؟.

فأخبرهم الله تعالى بأنه لا يكلف نفسا إلا وسعها، ولا يؤاخذها إلا على ما كلفها، فهم مكلفون بتزكية أنفسهم ومجاهدتها بقدر الاستطاعة والطاقة وطلب العفو عما لاطاقة لهم به.

أما إبداء ما في النفس فهو إظهاره بالقول أو بالفعل، وأما إخفاؤه فهو ضده والإبداء والإخفاء سيان عند الله تعالى، ﴿ يَعَلَمُ خَآبِنَةَ ٱلْأَعَيْنِ وَمَا تُخْفِي ٱلصُّدُورُ ﴿ اللهِ عَالَى اللهِ عَالَمُ اللهِ عَالَى اللهِ عَلَى اللهِ عَالَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَل

[غافر]، فالمدار في مرضاته على تزكية النفس وطهارة السريرة لا على لوك اللسان وحركات الأبدان، وأما المحاسبة فهي على ظاهرها، ذلك أن للنفوس في اعتقاداتها وملكاتها وعزائمها وإرادتها موازين يعرف بها يوم الدين رجحان الحق والخير أو الباطل والشر هي أدق مما وضع البشر من موازين الأعيان وموازين الأعراض كالحر والبرد فوضع ألموزين الإعراض كالحر والبرد فوضع ألموزين الإعراض كالحر والبرد في فَنَعُمُ المُوزِينَ الْقِسَطَ لِيوَمِ الْقِيكَمَةِ فَلَا نُظَلَمُ نَفْسُ شَيْعًا وإن كاكمِثَقَالَ حَبَيةٍ مِّنْ خَرْدَلٍ أَنيَنَا بِهَا وَكُفَى بِنَا حَسِيينَ الله [الأنبياء] (۱).

#### المطلب الثاني:

#### وسعة التكليف بين الكلفة والمشقة

وعودة لذي بدا لمعنى التكليف والوسع، فالتكليف: هو إلزام ما فيه كلفة ومشقة، يقال: كلفته فتكلف<sup>(۲)</sup>.

والوسع: ما تسعه قدرة الإنسان ولا يضيق عليه ولا يحرج فيه، وهو اسم كالوجد والجهد، وقال بعضهم: الوسع دون المجهود في المشقة، وهو ما يتسع له قدرة الإنسان. أي ما يسهل عليه من الأمور المقدور عليها، وهو ما دون مدى طاقته (٣).

قال ابن عاشور: والوسع: الطاقة والاستطاعة، والمراد به هنا ما يطاق ويستطاع، فهو من إطلاق المصدر وإرادة المفعول. والمستطاع هو ما اعتاد الناس قدرتهم على أن يفعلوه إن توجهت إرادتهم لفعله مع السلامة وانتفاء الموانع (٤).

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير المنار: ١١٥/٣ ـ ١١٧، وتفسير المراغي: ٨١/٣، والتفسير المنير: ١٢٩/٣-١٣٠.

<sup>(</sup>۲) ينظر: معالم التنزيل: ۲/۱، ٤٠٢/، والكشف والبيان: ۳۰٦/۲، ومفاتيح الغيب: ۱۱٦/۷، واللباب: ۵۳۰/۶، وفتح القدير: ۳۰۳/۱، وفتح البيان: ۱٦٣/۲.

<sup>(</sup>٣) ينظر: الكشاف: ٣٣٢/١، ومفاتيح الغيب: ١١٦/٧، واللباب: ٥٣٠/٤، والمنار: ١٢٠/٣، وتفسير المراغي: ٨٥/٣.

<sup>(</sup>٤) ينظر: التحرير والتنوير: ١٣٥/٣.

وعليه فالوسع غير الطاقة، فالطاقة هي غاية المجهود وأقصاه، وما يفعله الإنسان قادرا عليه ولكن في تعب وجهد، والوسع ما يكون في الإمكان، ولكن تكون بعد الأداء سعة من قدرة على أداء غيره، ولكن لا يؤدي الزيادة إلا بجهد. ولا يفهم من هذا أن تكليف الوسع لا تكون فيه مشقة قط، بل إنّ كل تكليف هو أمر بما فيه كلفة، وهي المشقة، وتلك هي خواص تكليف الله تعالى لكل نفس كما تدل عليه الجملة السامية (۱).

قال ابن عيينة: يسرها ولم يكلفها فوق طاقتها، وهذا قول حسن، لأن الوسع ما دون الطاقة (٢).

وإذا ما تمعنا في النص نجد أنّ الله تعالى نص على أنه لا يكلف العباد من وقت نزول الآية عبادة من أعمال القلب أو الجوارح إلا وهي في وسع المكلف وفي مقتضى إدراكه وبنيته، وبهذا انكشفت الكربة عن المسلمين في تأولهم أمر الخواطر (٣).

ولعل ذلك يفهم مما أشار إليه الرازي وتبعه آخرون أنّ الآية يحتمل أن تكون ابتداء خبر من الله فهي بشارة بغفران ما طلبوا غفرانه من التقصير وتيسير ما قد يشم من الآية السابقة من التعسير.

ويحتمل أن تكون حكاية عن الرسول والمؤمنين على نسق الكلام في قوله: ﴿ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا أَغُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ﴿ اللَّهِ وَاللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

<sup>(</sup>١) ينظر: زهرة التفاسير: ٢٠٩٠/٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: معالم النتزيل: ٤٠٢/١، والكشف والبيان: ٣٠٦/٢، ولباب التأويل: ٣١٣/١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المحرر الوجيز: ٣٩٢/١، والجامع لأحكام القرآن: ٣٠٠/٣، والبحر المحيط: ٧٦٠/٢، والجواهر الحسان: ٥٥٨/١.

<sup>(</sup>٤) ينظر: مفاتيح الغيب: ١١٥/٧، والبحر المحيط: ٢/٠٢٠، واللباب: ٥٣١/٤، ولباب التأويل: ١٣١٣، ومحاسن التأويل: ٢٤٢/٢.

قال ابن عاشور: (الأظهر أنه من كلام الله تعالى، لا من حكاية كلام الرسول والمؤمنين، فيكون اعتراضا بين الجمل المحكية بالقول، وفائدته إظهار ثمرة الإيمان، والتسليم، والطاعة، فأعلمهم الله بأنه لم يجعل عليهم في هذا الدين التكليف بما فيه مشقة، وهو مع ذلك تبشير باستجابة دعوتهم الملقنة، أو التي ألهموها: وهي ﴿رَبَّا لَا تَوُاخِذُنَا إِن نَسِيناً ﴾ إلى قوله ﴿مَا لَاطَاقَةَ لَنَابِهِ ، قبل أن يحكى دعواتهم تلك)(١).

ولعل العدول عن الخطاب إلى الغيبة بذكر الاسم الأعظم ما يقتضي العفو عن ضعفهم. ومن صفات الحلم والرحمة ما يرفه عنهم، فالكلام من جملة دعائهم على وجه الثناء طلبا للوفاء بما أخبرهم به الرسول على عنه سبحانه من ذلك، خوفا من أن يكلفوا بما شه تعالى أن يكلف به من المؤاخذة بالوساوس لأنه مما تخفيه النفوس ولا طاقة على دفعه(٢).

أضف إلى ورود ﴿أَنفُسًا ﴾ في سياق النفي عموما دليل على عدم وقوع التكليف بما فوق الطاقة في الأديان لأنه تعالى ما شرع التكليف إلا للعمل واستقامة أحوال الخلق، فلا يكلفهم ما لا يطيقون فعله، وما ورد من ذلك فهو في سياق العقوبات، هذا حكم عام في الشرائع كلها.

وامتازت شريعة الإسلام باليسر والرفق، بشهادة قوله تعالى: ﴿وَمَاجَعَلَ عَلَيْكُمُ وَ اللّهِ مِنْ حَرَجٌ ... ﴿ اللّهِ مِنْ حَرَجٌ ... ﴿ اللّهِ مِنْ حَرَجٌ ... ﴿ اللّهِ اللّهِ مِنْ حَرَجٌ ... ﴿ اللّهِ مَا اللّهِ اللّهِ مِنْ حَرَجٌ ... ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) التحرير والتتوير: ٣٤/٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: نظم الدرر: ١/٥٥٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر: أنوار التنزيل: ١٦٦٦، والمنار: ١٢٠/٣، والتحرير والتنوير: ١٣٥/٣.

فأصل الأوامر والنواهي ليست من الأمور التي تشق على النفوس، بل هي غذاء للأرواح ودواء للأبدان، وحمية عن الضرر، فالله تعالى أمر العباد بما أمرهم به رحمة وإحسانا، ومع هذا إذا حصل بعض الأعذار التي هي مظنة المشقة حصل التخفيف والتسهيل، إما بإسقاطه عن المكلف، أو إسقاط بعضه كما في التخفيف عن المريض والمسافر وغيرهم (۱).

وأما ما حصل من اختلاف حول جواز التكليف فوق الطاقة فإنّ الله تعالى لم يكلف أحدا فوق طاقته ولو كلف أحدا ما لا يقدر عليه ولا يستطيعه، لكان مكلفا له ما ليس في وسعه، وهذا أصل عظيم في الدين وركن من أركان الإسلام، وهذا من حيث الواقع الفعلي، أما من حيث الجواز العقلي، فلم يمنع الأشاعرة من تكليف ما لا يطاق، فهو جائز عقلا وان لم يقع شرعا(٢).

قال ابن عطية: (اختلف الناس في جواز تكليف ما لا يطاق في الأحكام التي هي في الدنيا، بعد اتفاقهم على أنه ليس واقعا في الشرع، وأن هذه الآية آذنت بعدمه، فقال أبو الحسن الأشعري وجماعة من المتكلمين: تكليف ما لا يطاق جائز عقلا، ولا يخرم ذلك شيئا من عقائد الشرع، ويكون ذلك أمارة على تعذيب المكلف وقطعا به)(٣).

وما أجمل ما أجمله الشعراوي أذ قسم التكليف ثلاثة أقسام:

الأول: ما لا قدرة لنا عليه، وهذا بعيد عن التكليف.

الثانى: ما لنا قدرة عليه لكن بمشقة وجهد في الطاقة قليلا.

الثالث: التكليف بالوسع.

<sup>(</sup>١) ينظر: تيسير الكريم الرحمن: ١٢٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر: التفسير المنير: ١٣٧/٣.

<sup>(</sup>٣) المحرر الوجيز: ٣٩٣/١، وينظر: الكشاف: ٣٣٢/١، ومفاتيح الغيب: ١١٥/٧-١١١، والجامع لأحكام القرآن: ٣/٠٤٠، واللباب: ٥٣٢/٤، والجواهر الحسان: ٥٥٨/١.

فهذا في الوسع، ومن الممكن أن تزيد فالحق حين كلف، كلف ما في الوسع، وما دام كلف ما في الوسع فإن تطوع العبد بأمر زائد فهذا موضوع آخر ﴿فَمَن تَطَوَّعُ خَيْرًا فَهُوَ خَيْرٌ لَّهُ مِن اللَّهِ اللَّهِ إِذَا إِذَا أَن هِناكَ أَناسًا تكون همتهم أُوسِع من همة غيرهم، ومن تتسع همته فإنه يدخل بالعبادات التي يزيد منها في باب التطوع، ومن لا تتسع همته فهو يؤدي الفروض المطلوبة منه فقط وعندما يطرأ على الإنسان ما يجعل الحكم في غير الوسع؛ فإنّ الله يخفف التكليف؛ فالمسافر والمريض يخفف عنهم؛ فلك أن تفطر في نهار رمضان، ولك أن تقصر الصلاة، والحق سبحانه يعلم أنّ الوسع قد يضيق لذلك فإنه جل شأنه يخفف حكم التكليف ويمنح الرخص عند ضيق الوسع (١).

ونفهم من هذه الآية أنها تقرر حقيقةً مهمة في قواعد التشريع الإسلامي، وهي أنّ هذا التشريع بكافة جوانبه ومجالاته يُراعى فيه الطاقة والوسع، ويراد منه التطبيق العملي والتنفيذ الواقعي، فالتكاليف في الشريعة الإسلامية لا تزيد مهما اشتدت عن حدود استطاعة النفس المكلفة، وأنه متى فقدت الاستطاعة ارتفع التكليف لا محالة.

واذا كانت بعض التكاليف التي كلفنا الله بها فيها مشقة، فإنّ هذه المشقة محتملة وفي وسع الإنسان وقدرته وطاقته، وسيثيبنا الله عليها ثوابا جزيلا، فهو القائل: ﴿إِنَّمَا يُوَفَّى ٱلصَّابِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِحِسَابٍ (١٠) [الزمر] (٢).

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير الشعراوي: ١٢٤٢/٢-١٢٤٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: التفسير الوسيط للطنطاوي: ١٦٠٠/١.



#### المطلب الثالث:

#### تعلقه بالكسب والاكتساب

بين سبحانه أنّ كل نفس ستجازى بما عملت من الأعمال التي تدخل تحت التكليف المحتمل غير الشاق وما تضمنه ذلك النص الكريم هو نتيجة لما تضمنه النص السابق؛ لأنّ النص السابق أفاد أن ثمة تكليفا، ولا ينتج التكليف نتائجه إلا إذا كان ثمة جزاء؛ وأفاد أنّ الله لا يكلف إلا بما يكون في القدرة من غير إرهاق فقال: ﴿ لَهَا مَا كُسَبَتُ ﴾.

قال ابن عباس: (لها ما كسبت من طاعة وعليها ما اكتسبت من معصية. وقال أبو بكر النقاش: قوله: «لها» دليل على الخير، و «عليها» دليل على الشر)(١).

وقال السدي: (﴿ لَهَا مَا كُسَبَتُ ﴾ يقول: ما عملت من خير، ﴿ وَعَلَيْهَا مَا ٱكْتَسَبَتُ ﴾ يقول: وعليها ما عملت من شر) وبمثله قتادة أيضا (٢).

وقد وقع اختلاف بين المفسرين في معنى الكسب والاكتساب، فمن قائل يقول انهما متغايرين في المعنى ومن قائل انهما بمعنى واحد.

قال ابن عطية: (جاءت العبارة في الحسنات بدلها» من حيث هي مما يفرح الإنسان بكسبه ويسر بها فتضاف إلى ملكه، وجاءت في السيئات بدعليها»، من حيث هي أوزار وأثقال ومتحملات صعبة. وهذا كما تقول: لي مال وعلي دين، وكما قال المتصدق باللقطة: اللهم عن فلان فإن أبى فلي وعلي.

وكرر فعل الكسب فخالف بين التصريف حسنا لنمط الكلام. كما قال: ﴿ فَهَلِ النَّهُ اللَّهُ مُرْدِينًا اللَّهُ اللَّالَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالَّاللَّا اللَّالَّ اللَّاللَّمُ اللَّالَّ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّا ال

<sup>(</sup>١) زاد المسير: ١/٥٥٨.

<sup>(</sup>٢) جامع البيان: ٦/١٣١.

والذي يظهر لي في هذا أنّ الحسنات هي مما يكسب دون تكلف، إذ كاسبها على جادة أمر الله ورسم شرعه، والسيئات تكتسب ببناء المبالغة إذ كاسبها يتكلف في أمرها خرق حجاب نهي الله تعالى ويتخطاه إليها، فيحسن في الآية مجيء التصريفين إحرازا لهذا المعنى)(١).

وقال الرازي: (اختلفوا هل في اللغة فرق بين الكسب والاكتساب، والصحيح عند أهل اللغة أنّ الكسب والاكتساب واحد لا فرق بينهما)<sup>(٢)</sup>.

وإنما كرر الفعل وخالف بين التصريفين تحسينا للنظم، ولأن كل واحد من الفعلين يصدق على الأمرين<sup>(٣)</sup>.

(وحصل من كلام الزمخشري، وابن عطية: أن الشر والسيئات فيها اعتمال، لكن الزمخشري قال: إن سبب الاعتمال هو اشتهاء النفس وانجذابها إلى ما تريده، وابن عطية قال: إن سبب ذلك هو أنه متكلف، خرق حجاب نهي الله تعالى، فهو لا يأتي المعصية إلا بتكلف)(٤).

وفرق الزمخشري بين تخصيص الخير بالكسب، والشر بالاكتساب، إذ الاكتساب اعتمال، ولما كان الشر مما تشتهيه النفس، وهي منجذبة إليه، وأمارة به كانت في تحصيله أعمل وأجد، فجعلت لهذا المعنى مكتسبة فيه، ولما لم يكن كذلك في باب الخير وصفت بما لا دلالة فيه على الاعتمال<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>۱) المحرر الوجيز: ٣٩٣/١، وينظر: الجامع لأحكام القرآن: ٣١/٣، والبحر المحيط: ٧٦٢/٢، والجواهر الحسان: ٥٥٩/١.

<sup>(</sup>٢) مفاتيح الغيب: ١١٨/٧، وينظر: البحر المحيط: ٧٦٢/٢،

<sup>(</sup>٣) ينظر: فتح القدير: ٣٥٣/١.

<sup>(</sup>٤) البحر المحيط: ٢/٢٦٧.

<sup>(</sup>٥) ينظر: الكشاف: ١/٣٣٢.

وما يشار إليه أنّ الاكتساب أخص من الكسب؛ لأن الكسب لذاته ولغيره، والاكتساب لا يكون إلا ما يكتسب الإنسان لنفسه خاصة فلا يكون إلا لشيء بعد شيء، يقال فلان كاسب لأهله، ولا يقال مكتسب لأهله(١).

أضف إلى أنّ مجيء اللام مع الكسب، وعلى مع الاكتساب؛ لأن اللام تقتضي الملك، والخير يُحَبُ ويُسَرُ به، فجيء معه بما يقتضي الملك، والشر يُحذر، وهو ثقل ووزر على صاحبه فجيء معهما يقتضي الاستعلاء عليه.

وقال بعضهم: فيه إيذان أنّ أدنى فعل من أفعال الخير يكون للإنسان تكرما من الله على عبده؛ حتى يصل إليه ما يفعله معه ابنه من غير علمه به؛ لأنه من كسبه في الجملة، بخلاف العقوبة؛ فإنه لا يؤاخذ بها إلا من جد فيها واجتهد(٢).

فضلا عن أنّ فيه تنبيها على لطف الله تعالى بخلقه، إذ أثبت لهم ثواب الفعل على أي وجه كان. ولم يثبت عليهم عقاب الفعل إلا على وجه مبالغة واعتمال فيه (٣).

وهكذا فالنص دل على أن فطرة الإنسان مجبولة على الخير، بخلاف الشر فيعتاده بالتكلف والتأسي، ولا شك أن الميل إلى الخير مما أودع في نفس الإنسان، والإنسان يفعل الخير بطبعه وتكون فيه لذته، ولا يحتاج إلى تكلف في فعل الخير، لأنه يعلم أنّ كل أحد يرتاح إليه ويراه بعين الرضا، وأما الشر فإنه يعرض للنفس بأسباب ليست من طبيعتها ولا من مقتضى فطرتها ومهما كان الإنسان شريرا فإنه لا يخفى عليه أنّ الشر ممقوت عند الناس وصاحبه مهين عندهم، وهكذا شأن الإنسان عند اقتراف كل شر يشعر في نفسه بقبحه، ويجد من أعماق سريرته هاتفا يقول له: لا تفعل، ويحاسبه بعد الفعل ويوبخه إلا في النادر (3).



<sup>(</sup>١) ينظر: زاد المسير: ١/٥٥/، ومفاتيح الغيب: ١١٨/٧، والبحر المحيط: ٧٦٢/٢، واللباب: ٤/٥٣٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: اللباب: ٤/٥٣٤.

<sup>(</sup>٣) ينظر: محاسن التأويل: ٢٤٤/٢.

<sup>(</sup>٤) ينظر: المنار: ١٢١/٣.

وفي هذا ترغيب لعمل الخير، والمحافظة على أداء الواجبات الدينية، لانّ اختصاص نفع الفعل بفاعله من أقوى الدواعي إلى تحصيله، وتحذير له من الإخلال به لأن مضرة ذلك تحيق به لا بغيره، واقتصار مضرة الفعل بفاعله من أشد الزواجر عن مباشرته (۱).

(١) ينظر: تفسير المراغي: ٨٦/٣.



#### المبحث الثاني:

#### بيان حال الَّكَلُّف مع الْمُكَّلِّف بين التضرع والاستكانة

قال الطبري: (وهذا تعليم من الله عز وجل عباده المؤمنين دعاءه كيف يدعونه، وما يقولونه في دعائهم إياه)(٢).

وفيما يأتي أبين مدى علاقة هذه الأدعية الأربعة بمسألة التكليف وحال المكلف معها في المطالب الآتية:

#### المطلب الأول:

#### عدم المؤاخذة في حالتي النسيان والخطأ

وهذه الفقرة تمثلت في قوله تعالى: ﴿ رَبُّنَا لَا تُوَاخِذُنَاۤ إِن نَسِينَاۤ أَوَ أَخُطَأُناً ﴾، إذ يدعون الله تعالى ألا يؤاخذهم في الحالتين، وعندها هل يجوز أن يؤاخذ الله عباده بما نسوا أو أخطأوا، فيسألوه أن لا يؤاخذهم بذلك؟

الجواب: النسيان والخطأ لهما معنيان، أما ما يخص النسيان:

فالأول: التضييع والتفريط، وهو ترك منه لما أمر بفعله. فذلك الذي يرغب العبد إلى الله في تركه مؤاخذته به، وهو الذي عاقب الله عليه فأخرجه

<sup>(</sup>١) ينظر: البحر المحيط: ٧٦٣/٢، وتفسير المراغى: ٨٦/٣.

<sup>(</sup>٢) جامع البيان: ٦/١٣٢.

من الجنة، فرغبة العبد إلى الله فيما كان من نسيان منه لما أمر بفعله على هذا الوجه، ما لم يكن تركه ما ترك من ذلك تفريطا منه فيه وتضييعا، كفرا بالله على، وإنما تكون مسألته المغفرة، فيما كان من مثل نسيانه القرآن بعد حفظه بتشاغله عنه وعن قراءته، ومثل نسيانه صلاة أو صياما، باشتغاله عنهما بغيرهما حتى ضيعهما.

والثاني: العجز عن حفظ ما استحفظ لعجز بنيته، وقلة احتمال عقله ما وكل بمراعاته، فهذا لا يعد معصية، وهو به غير آثم، فذلك الذي لا وجه لمسألة العبد ربه أن يغفره له، كمن حفظ القرآن بجد منه فيقرأه، ثم ينساه بغير تشاغل منه بعجز بنيته عن حفظه، وقلة احتمال عقله ذكر ما أودع قلبه منه.

وأما ما يخص الخطأ:

فأحدهما: ما نهي عنه فيأتيه بقصد منه وإرادة، فذلك خطأ منه، وهو به مؤاخذ، وهذا الوجه الذي يرغب العبد إلى ربه في صفح ما كان منه من إثم عنه، إلا ما كان من ذلك كفرا.

والآخر: الجهل به، والظن منه بأن له فعله، كالذي يأكل في شهر رمضان ليلا وهو يحسب أن الفجر لم يطلع فلا وجه لمسألة العبد ربه أن لا يؤاخذه به (۱).

وجاء في معناها أيضا أن يؤاخذ المذنب بالعقوبة، وهو يأخذ ربه بالمطالبة بالعفو والكرم، فلذلك يتمسك العبد عند الخوف منه به، فعبر عن كل واحد بلفظ المؤاخذة من النسيان والخطأ الموضوعان عن المكلف بهما(٢).

ومن المفسرين من حملهما على ظاهرهما، وهما اللذان لا يؤاخذ المكلف بهما، وتجوز عنهما إن صدرا منه.

<sup>(</sup>١) ينظر: جامع البيان: ١٣٣/٦-١٣٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: البحر المحيط: ٢/٢٦٣.

قال الزمخشري: (المراد بهما ما هما مسببان عنه من التفريط والإغفال. ألا ترى إلى قوله: ﴿وَمَا أَنْسَنِيهُ إِلّا الشّيطَنُ ... ﴿ الكهف والشيطان لا يقدر على فعل النسيان، وإنما يوسوس فتكون وسوسته سبباً للتفريط الذي منه النسيان، ولأنهم كانوا متقين اللّه حق تقاته، فما كانت تفرط منهم فرطة إلا على وجه النسيان والخطأ، فكان وصفهم بالدعاء بذلك إيذاناً ببراءة ساحتهم عما يؤاخذون به، كأنه قيل: إن كان النسيان والخطأ مما يؤاخذ به، فما فيهم سبب مؤاخذة إلا الخطأ والنسيان. ويجوز أن يدعو الإنسان بما علم أنه حاصل له قبل الدعاء من فضل اللّه لاستدامته والاعتداد بالنعمة فيه)(۱).

وقال ابن عطية: (ذهب كثير من العلماء إلى أن الدعاء في هذه الآية إنما هو في النسيان الغالب والخطأ غير المقصود، وهذا هو الصحيح... وذلك أن المؤمنين لما كشف عنهم ما خافوه في قوله تعالى: ﴿ يُكَاسِبُكُم بِهِ اللّهُ ... ﴿ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الله والخطأ ) (٢).

قال القرطبي: (وهذا لم يختلف فيه أن الإثم مرفوع، وإنما اختلف فيما يتعلق على ذلك من الأحكام هل ذلك مرفوع ولا يلزم منه شيء، أو يلزم أحكام ذلك كله؟ اختلف فيه، والصحيح: أنّ ذلك يختلف بحسب الوقائع، فقسم لا يسقط باتفاق كالغرامات والديات والصلوات المفروضات، وقسم يسقط باتفاق كالقصاص والنطق بكلمة الكفر، وقسم ثالث مختلف فيه: كمن أكل ناسيا في رمضان أو حنث ساهيا، وما كان مثله مما يقع خطأ ونسيانا، ويعرف ذلك في الفروع)(٣).

<sup>(</sup>١) الكشاف: ١/٣٣٢.

<sup>(</sup>٢) المحرر الوجيز: ١/٣٩٤.

<sup>(</sup>٣) الجامع لأحكام القرآن: ٣/٤٣٢.

وهكذا يذكرنا الدعاء بما ينبغي من العناية والاحتياط والتفكر والتذكر لعلنا نسلم من الخطأ والنسيان أو يقل وقوعهما فيكون ذنبا جديرا بالعفو والمغفرة، فهو لا يدل على أن حكم الله ألا يؤاخذ عليهما، بل قصارى ما يؤخذ منه أنهما مما يرجى العفو عنهما إذا وقع العبد بعد بذل جهده والاحتياط والتحري والتفكر والتذكر وأخذ الدين بقوة وشعر بتقصيره فلجأ إلى الدعاء الذي يقوي في النفس خشية الله تعالى والرجاء بفضله، فيكون هذا الإقبال على الله نورا تتقشع به ظلمة ذلك التقصير، ولعل إيراد الشرط بدأن» للإيذان بأن هذا خلاف ما ينبغي أن يكون عليه المؤمن وأنه لا يقع إلا قليلا(۱).

وإنّما جاء بالتعبير عن المجازاة بالمؤاخذة ليشير لنا وينبهنا إلى أن ما يستحقون من عقاب هو في نظير ما أخذوا من نعم لم يعرفوا حقها، فهم أخذوها وجحدوها، فأخذهم الله تعالى بحقها.

لذا كان فرط إحساسهم مرجحا لجانب المؤاخذة على جانب العفو، وجانب الخوف على جانب الرجاء، فكان الدعاء (٢).

#### المطلب الثاني:

#### التضرع برفع الأعمال الشاقة وأعباء الشدة

وهو ما تمثل في قوله تعالى: ﴿رَبَّنَا وَلا تَحْمِلُ عَلَيْنَا ٓ إِصْرًا كُمَا حَمَلْتَهُ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِنَا ﴾، وهو دعاء ينبعث من وراثة الأمة المسلمة للرسالة كلها، ومعرفتهم بما كان من سلوك الأمم التي جاءتها الرسالات قبلهم وما حملهم الله من الآصار والأثقال عقوبة لهم على بعض ما كان منهم.

<sup>(</sup>١) ينظر: المنار: ٣/١٢٤

<sup>(</sup>٢) ينظر: زهرة التفاسير: ١٠٩٣/٢.

وما ألطف إعادة النداء، فمخاطبة المنادى مغنية عن إعادته، لكن القصد منه إظهار التذلل، وهو من أسباب إجابة الدعاء فكان تبركاً وتعطفاً منه تعالى (٢).

والحمل مجاز في التكليف لمناسبته أمر الثقل الشديد على النفس، وهو مناسب لاستعارة الإصر (٣).

قال الزمخشري: (الإصر: العبء الذي يأصر حامله أي يحبسه مكانه لا يستقل به لثقله، استعير للتكليف الشاق، من نحو قتل الأنفس، وقطع موضع النجاسة من الجلد والثوب وغير ذلك)(٤).

وإنما عنى بالأصر العهد ليُعجز عن القيام به ولا يُستطاع، كما حمل على اليهود والنصارى من قبلنا فكلفوا أعمالا وأخذت العهود والمواثيق على القيام بها، فلم يقوموا بها فعوجلوا بالعقوبة. فعلمَ الله عز وجل أمة محمد الله الرغبة إليه بمسألته أن لا يحملهم على أعمال إن ضيعوها أو أخطأوا فيها أو نسوها فيحل بهم بخطئهم فيه وتضييعهم إياه، مثل الذي أحل بمن قبلهم.

<sup>(</sup>١) ينظر: في ظلال القرآن: ٢٤٦/١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: التحرير والتتوير: ١٤٠/٣، والتفسير الوسيط للطنطاوي: ١٦١١/١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: التحرير والتنوير: ٣/١٤٠.

<sup>(</sup>٤) الكشاف: ١/٣٣٣.

وقال البعض: إنه الذنب الذي ليس فيه توبة ولا كفارة، والأصل فيه العقل والإحكام أو من الثقل العظيم فلا تثقل علينا من الفروض ما ثقلته على بنى إسرائيل(١).

وإنما طلب المؤمنون هذا التخفيف لأن التشديد مظنة التقصير، والتقصير موجب للعقوبة، ولا طاقة لهم بعذاب الله فلا جرم التمسوا السهولة في التكاليف<sup>(٢)</sup>.

وإنما يرجع هذا الاختلاف إلى بيان ما هو الإصر الذي كان على من قبلنا، لا إلى معنى الإصر في لغة العرب، فإنه ما تقدم ذكره بلا نزاع<sup>(٣)</sup>.

والمتأمل في هذه الأقوال يجدها بمعنى واحد، وهو نفي الحرج والمشقة، فالإصر هو العهد الثقيل الشاق وقريب منها من فسرها بالإثم أو العقوبة لأن الأمر الشاق قد يصعب على الإنسان القيام به فيقع في الذنب المؤدي للعقوبة ولهذا قال النحاس: (وهذه الأقوال ترجع إلى معنى واحد أي لا تأخذ عهدنا بما لا نقوم به الا بثقل أي لا تحمل علينا أثم العهد)(1).

إنّ النص فيه دلالة على سماحة الدين ويسره في تكليفنا الأعمال الشاقة وإن أطقناها، وهو ما كان للأمم الماضية قبلنا من الأغلال والآصار التي كانت عليهم (٥).

قال الجصاص: (هذه الآية ونظائرها يحتج بها على نفي الحرج والضيق والثقل في كل أمر اختلف الفقهاء فيه وسوغوا فيه الاجتهاد، فالموجب للثقل والضيق والحرج محجوج بالآية)<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>۱) ينظر: جامع البيان: ٦/١٣٥، والكشف والبيان: ٣٠٨/٢، ومعالم التنزيل: ٤٠٤/١، والمحرر الوجيز: ٢٥٦/١، وزاد المسير: ٢٥٦/١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: مفاتيح الغيب: ١٢٢/٧.

<sup>(</sup>٣) ينظر: فتح القدير: ١/٣٥٤.

<sup>(</sup>٤) معانى القرآن للنحاس: ١/٣٣٥.

<sup>(</sup>٥) ينظر: تفسير القرآن العظيم: ٧٣٨/١.

<sup>(</sup>٦) أحكام القرآن للجصاص: ١/٤٥٦.

وقال الكيا الهراسي: (ويحتج به في نفي الحرج والضيق المنافي ظاهره الحنيفية السهلة السمحة، وهذا بين)(١).

إنّ مما ينبغي معرفته أنّ مجرد عذاب النفس وحملها على المشاق هي مكمن رضاء الله أو محبته حتى يكون العمل كلما كان أشق كان أفضل، لا كما يحسب كثير أنّ الأجر على قدر منفعة العمل، فالأعمال لا تتفاضل بالكثرة، وإنما تتفاضل بما يحصل في القلوب حال العمل(٢).

#### المطلب الثالث:

#### تحميلنا اليسير من العمل الذي يسهل حمله والنهوض به

لما دعوا بما نزل إليهم مما حمل قبلهم من الثقل اتبعوه ما يدل على اعتقادهم أنّ ذلك عدل منه في القضاء، وأنه له أن يفعل فوق ذلك فيكلف بما ليس في الوسع فهو المالك المنفرد بالملك، فسألوه التخفيف برفع ما لا يطاق فقالوا: ﴿رَبَّنَا وَلَا تُحَمِّلْنَا مَا لَا طَاقَةُ لَنَا بِهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ

وهذا الدعاء هو تدرج مترتب على الدعاء السابق، فهم يلتمسون ألا ينزل بهم ما هو فوق قدرتهم وطاقتهم من بلايا ومحن، بعد أن التمسوا منه سبحانه ألا يكلفهم بتكاليف شاقة ثقيلة كما كلف الذين من قبلهم (٤).

قال الطبري: (لا تكلفنا من الأعمال ما لا نطيق القيام به، على نحو الذي قلنا في ذلك، لأنه عقيب مسألة المؤمنين ربَّهم أن لا يؤاخذهم إن نسوا أو أخطأوا، وأن لا يحمل عليهم إصرًا كما حمله على الذين من قبلهم، فكان إلحاق ذلك بمعنى ما قبله من مسألتهم التيسير في الدين، أولى مما خالف ذلك المعنى)(٥).



<sup>(</sup>١) أحكام القرآن للكيا الهراسي: ٢٧٣/١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: مجموع الفتاوى: ٢٨١/٢٥.

<sup>(</sup>٣) ينظر: نظم الدرر: ١/٥٦١.

<sup>(</sup>٤) ينظر: زهرة التفاسير: ١٠٩٤/٢، والتفسير الوسيط للطنطاوي: ٦٦٢/١.

<sup>(</sup>٥) جامع البيان: ٦/١٣٩.

وينبغي أن تحمل التفاسير التي نص عليه جملة من المفسرين أنها: بمعنى عدم التكلفة من الأعمال مما لا يطاق، أو حديث النفس والوسوسة، أو شماتة الأعداء، أو الفرقة والقطيعة، أو التغليظ والأغلال التي كانت على بني إسرائيل من التحريم، على سبيل التمثيل، لا على سبيل تخصيص العموم (١١).

وإنما ذكر التحمل ولم يذكر التكلف، لان التحميل: هو أن يضع عليه ما لا طاقة له بتحمله، فيكون المراد منه العذاب، والمعنى: لا تحملنا عذابك الذي لا نطيق احتماله، فلو حملنا الآية على ذلك، كان قوله: (أَتُحَمِّلُنا) حقيقة فيه، ولو حملناه على التكليف، كان قوله: (أَتُحَمِّلُنا) مجازا فيه، فكان الأول أولى (١).

ثم عبر هنا بالفعل المضعف ﴿ أَتُحَمِّلْنَا ﴾ وفي الأول من غير تضعيف؛ لأن الإصر نفسه والتعبير بدعلى » فيهما بيان شدة الاختبار، فلا حاجة إلى مبالغة في صيغة الحمل؛ أما هنا فالاختبار بما هو في الطاقة وإن كانت المشقة شديدة، فكان ثمة متسع في المبالغة في الصيغة (٣).

لذلك كان الدعاء بمعافاتهم من التكاليف الشديدة، والذي قبله دعاء بمعافاتهم من العقوبات التي عوقبت بها الأمم (٤).

فهم طلبوا أن يعفيهم من التكاليف الشاقة أولا، ثم طلبوا أن يعفيهم عما نزل على أولئك من العقوبات على تفريطهم في المحافظة عليها ثانيا، وعمومية «ما» دليل عليه لتخصيص الإصر السابق بالتشبيه(٥).

<sup>(</sup>۱) ينظر: الكشف والبيان: ٣٠٨/٢، ومعالم التنزيل: ٤٠٤/١، والمحرر الوجيز: ٣٩٤/١، والجامع لأحكام القرآن: ٤٣٣/٣، والبحر المحيط: ٧٦٥/٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: مفاتيح الغيب: ١٢٢/٧، واللباب: ٤/٥٤٠.

<sup>(</sup>٣) ينظر: زهرة التفاسير: ١٠٩٤/٢.

<sup>(</sup>٤) ينظر: الكشاف: ١٤١/٣، والتحرير والتنوير: ١٤١/٣.

<sup>(</sup>٥) ينظر: البحر المحيط: ٢/٢٦٦.

ومن الملفت للنظر أنّ الدعاء في موطنه وسابقيه أتي بصيغة الجمع «ربنا» علما أنّ لفظ الإفراد أكثر تذللا وخضوعا من التلفظ بنون الجمع، ليدلنا أنّ قبول الدعاء عند الاجتماع أكمل، لأن للهمم تأثيرات فإذا اجتمعت الأرواح والدواعي على شيء واحد كان حصوله أكمل<sup>(۱)</sup>.

وما ورد في معنى الطاقة: اسم لمقدار ما يمكن الإنسان أن يفعله بمشقة؛ وذلك تشبيه بالطوق المحيط بالشيء؛ وتكون فيما يمكن فعله بأقصى القدرة<sup>(٢)</sup>.

وهو ما يحتمل أن تكون فيما لا قدرة عليه وليس في وسعهم، أو ما فيه مشقة فادحة، وإن كان مستطاعا حملها.

وعليه فيكون المعنى: لا تحملنا حملا يثقل علينا أداؤه، وإن كنا مطيقين له على تجشم وتحمل مكروه، لا سيما وقد خاطب العرب على حسب ما يعقل فإن الرجل منهم يقول للرجل يبغضه: ما أطيق النظر إليه، وهو مطيق للنظر إليه لكنه يثقل عليه، ومثله أما كَانُواْ يَسْتَطِيعُونَ ٱلسَّمْعَ ... (١٠) [هود] (١٠).

#### المطلب الرابع:

#### الاعتراف بالضعف ضمان حقيقي لاجتياز الامتحان واجتلاب الانتصار

الإنسان قد يتعمد الذنب لشهوة تدعوه إليه وغرض يحمله عليه، فيحتاج لعفو عنه ومغفرة لقصوره في الرتبة عن منال الحظ من الرحمة، فيستوي المذنب التائب والذي لم يذنب قط في منال رحمته سبحانه، ليلزمهم طريق الولاية القائم بها لمن تولاه بإسناد أمره إليه فيما ليس هو بمستطيع لها، فيتحقق منهم الجهاد لأعداء الله والقيام بأمره ومنابذة من تولى غيره وهو ما تمثل في قوله تعالى: ﴿وَاعْفُ عَنَّا وَاعْفِرُ لَنَا وَارْحَمْنَا أَنْ مَوْلَكَ نَا فَانْ صُرِيْنَا عَلَى الْفَوْمِ الْكَفِيرِينَ ﴾(٤).

<sup>(</sup>٤) ينظر: نظم الدرر: ١/٥٦٠.



<sup>(</sup>١) ينظر: مفاتيح الغيب: ٧/١٢٤، واللباب: ١/٤٥٠.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المفردات في غريب القرآن: ٥٣٢.

<sup>(</sup>٣) ينظر: البحر المحيط: ٢/٢٦/٠.

وهذه الدعوات تدل على رقة إحساسهم، ونقاء نفوسهم، وشدة خشيتهم من ربهم، وشعور نحوه بالتقصير مهما قدموا من أعمال صالحة (١).

فضلا عن أنها خرجت مخرج التعليم للخلق في كيفية الدعاء، إذ هي مناح متباينة وإن كان المراد بكل واحد منها واحدا في التقرب من الله سبحانه في موضع الولاية، والدعوة بطلب النصر على الكافرين وهو ملاك قيام الشرع وعلو الكلمة ووجود السبيل إلى أنواع الطاعات (٢).

فالجمل الثلاث هذه هي نتائج لما قبلها التي افتتحت بلفظ ﴿رَبَّنَا ﴾ فالعفو مقابل لقوله ﴿ وَلَا تَحْمِلُ عَلَيْمَنَا إِصْرًا ﴾ والرحمة مقابل لقوله ﴿ وَلَا تَحْمِلُ عَلَيْمَنَا إِصْرًا ﴾ والرحمة مقابل لقوله ﴿ وَلَا تَحْمِلُ عَلَيْمَا النسيان والخطأ العفو ، لقوله ﴿ وَلَا تَحْمِلُ عَلَيْمَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ عَلَى الْأَنْ مِن آثار عدم تحميل ما لا يطاق ومن آثار عدم حمل الإصر عليهم المغفرة ، ومن آثار عدم تحميل ما لا يطاق الرحمة (٣).

وهذا هو قوام الأمر في حس المؤمن فهو عمل بكل ما بوسعه، وشعر بالتقصير والعجز متطلعا إلى العفو والمغفرة والسماح<sup>(٤)</sup>.

قال ابن عاشور: (ربنا فروع لهذه الدعوات الثلاث، فإذا استجيب تلك حصلت إجابة هذه بالأولى، فإن العفو أصل لعدم المؤاخذة، والمغفرة أصل لرفع المشقة، والرحمة أصل لعدم العقوبة الدنيوية والأخروية، فلما كان تعميما بعد تخصيص، كان كأنه دعاء واحد)(٥).

<sup>(</sup>١) ينظر: التفسير الوسيط للطنطاوي: ١٦٦١/١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: المحرر الوجيز: ١/٩٥٥، والجامع لأحكام القرآن: ٣٣٣/٣.

<sup>(</sup>٣) ينظر: تفسير المراغي: ٣/٨٨، والتفسير المنير: ٣/١٣٥.

<sup>(</sup>٤) ينظر: في ظلال القرآن: ٢/٣٤٧.

<sup>(°)</sup> التحرير والتنوير: ٣/١٤١.

وعليه فالعفو أن يعفو عن تقصيرهم إن كان منهم في بعض ما أمرهم به من فرائضه، فيصفح لهم عنه ولا يعاقبهم عليه. وإن خف ما كلفهم من فرائضه على أبدانهم.

والمغفرة: ستر الزلَّة فيما بينهم وبين الله، فلا يكشفها ولا يفضحهم بإظهارها.

والرحمة: النجاة من عقابه، فلا ينجوا من عقابه أحد إلا برحمته دُون عمله، وليست أعمالنا منجيتنا إن أنت لم ترحمنا، فوفقنا لما يرضيك عنا<sup>(١)</sup>.

ولهذا فإن المذنب محتاج إلى ثلاثة أشياء: أن يعفو الله عنه فيما بينه وبينه، وأن يستره عن عباده فلا يفضحه به بينهم، وأن يعصمه فلا يوقعه في نظيره (٢).

وإنما جاء التسلسل بذلك لأن العفو عن الشيء لا يقتضي الستر، فسألوا الإسقاط للعقوبة أولا لأنه الأهم، فالعفو هو ارتكاب الذنب وطلب المغفرة، ولكن الرحمة هي الدعاء بألا يدخلنا في الذنب أصلا (٣).

وما ألطف حذف نداء التضرع والإنابة فيها على خلاف السابق إشعارا بأنّ العبد إذا واظب على التضرع نال القرب منه تعالى فلا يحتاج إليه بَعد، فضلا عن أنّ الأدعية السابقة كان المطلوب بها الترك، وأما هذا الدعاء فقد حذف منه لفظ ربنا ليدل على طلب الفعل(٤).

ولما كان الختم بذلك، أنهاه إلى رتبة الخلافة في القيام بأمره والجهاد لأعدائه، لكنه بدلالة نهاية التذلل والخضوع، فلا جرم ذكرها عند الدعاء متكلين على فضله وإحسانه بمنزلة الطفل الذي لا تتم مصلحته إلا بتدبير قيمه فقال: ﴿أَنْتَ مَولَكْنَا فَأَنْصُرْنَا عَلَى اللَّهُومِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللّه

<sup>(</sup>۱) ينظر: جامع البيان: ٦/١٤٠- ١٤١.

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير القرآن العظيم: ٧٣٨/١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: البحر المحيط: ٧٦٦/٢، وتفسير الشعراوي: ١٢٤٩/٢.

<sup>(</sup>٤) ينظر: مفاتيح الغيب: ٧/٤٤، واللباب: ٤/٢٥.

<sup>(</sup>٥) ينظر: مفاتيح الغيب: ١٢٥/٧.

قال أبو حيان: (أدخل الفاء إيذانا بالسببية. لأن كونه تعالى مولاهم، ومالك تدبيرهم، وأمرهم، ينشأ عن ذلك النصرة لهم على أعدائهم، كما تقول: أنت الشجاع فقاتل، وأنت الكريم فجد علي. أي: أظهرنا عليهم بما تحدث في قلوبنا من الجرأة والقوة، وفي قلوبهم من الخور والجبن)(۱).

وإنما كان الاهتمام بهذه الدعوة لأنها جامعة لخيري الدنيا والآخرة، فإذا نصروا على العدو، طاب عيشهم وظهر دينهم، وسلموا من الفتنة، ودخل الناس فيه أفواجا (٢).

والنصر يكون إما بإقامة الحجة عليهم أو الغلبة حين قتالهم، والأول أشد أثرا وأقوى فعلا، فإنه نصر على الروح والعقل، أما النصر بالسيف فهو نصر على الجسد فحسب<sup>(۳)</sup>.

وختام النص يوحي أن يعدي المؤمن إيمانه إلى الخلق جميعا، لتتساند حركة الحياة، فلا يمكن أن يعيش الإنسان الذي سيده الله وكرمه على سائر الخلق إلا في أمان واطمئنان وسلام وحركة تتعاون وتتساعد لتنهض بالمجتمع الذي تعيش فيه نهضة عمرانية تؤكد للإنسان حقا أنه هو خليفة الله في الأرض.

ولا يكتفي الإيمان منا بأن يؤمن الفرد إيمانا يعزله عن بقية الوجود، لأنه يكون في ذلك قد خسر حركة الحياة في الدنيا، فحين يعدي المؤمن إيمانه إلى غيره ينتفع بخير الغير، وإن اكتفى بإيمان نفسه فقط وترك الغير في ضلالة، انتفع الغير بخير إيمانه وأصابته مضرة الكافر وأذاه. وحين يطلب منا الله أن نسأله أن ينصرنا لابد أن نكون على مطلوب الله منا في المعركة، بأن نكون جنودا إيمانيين بحق (٤).

<sup>(</sup>١) البحر المحيط: ٧٦٧/٢.

<sup>(</sup>٢) ينظر: التحرير والتنوير: ١٤٢/٣.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المنار: ٣/١٢٦، وتفسير المراغى: ٣/٨٨.

<sup>(</sup>٤) ينظر: تفسير الشعراوي: ٢/٠٥٠/١.

إنّ الله تعالى ما علمنا هذا الدعاء لتلوكه ألسنتنا وتتحرك به شفاهنا فحسب، بل لندعوه مخلصين له لاجئين إليه بعد استعمال ما يصل إليه كسبنا من الأسباب والوسائل التي هي طريق الاستجابة، فمن فعل ذلك فإنّ الله يستجيب دعاءه، ومن لم يعرف من الدعاء إلا حركة اللسان، مع مخالفة أحكام الشريعة، وتجافى السنن التي سنها الله، فهو بدعائه كالساخر من ربه، فهو لا يستحق منه إلا المقت والخذلان.

ونحن الآن قد أعرضنا عن هدايته، وتتكبنا سنته في خليقته، ثم طلبنا منه النصر بألسنتنا دون قلوبنا فلم يستجب لنا دعاء، وكنا نحن الجانين على أنفسنا، المستحقين لهذا الخذلان.

فإذا اتخذ المسلمون العدة وقاموا ببذل الوسع في استكمال الوسائل التي أرشد اليها المولى سبحانه، وساروا على السنن التي هدى إليها البشر، فإنه يستجيب دعوتهم وينصرهم على أعدائهم(١).

يفهم من الآية أن من شق عليه أمر من الأمور، أو عسرت عليه حاجة، أو نزلت به شدة أو بلية، فليرجع إلى الله، ولينطرح بين يدي مولاه، وليعتقد أن الأمور كلها بيده فإن الله تعالى لا يخليه من معونته ورفده، فيخفف عنه ما نزل به، أو يقويه على حمله، فكل من رجع في أموره كلها إلى الله قضيت حوائجه كلها بالله، فمن علامات النجاح في النهايات الرجوع إلى الله في البدايات (٢).

<sup>(</sup>٢) ينظر: البحر المديد في تفسير القرآن المجيد: ١٩١١.



<sup>(</sup>١) ينظر: المنار: ١٢٦/٣، وتفسير المراغي: ٨٨/٣ ـ ٨٩.



## المحث الثالث:

# التحريض على ما وصف به الصالحون وتسهيله على النفوس. وبيان جزائهم

شرع الله التكاليف وفق ما يعلم من استعداد النفوس وهو محاسبهم وفق ما يعملونه في حدود الطاقة، لا يظلمون بتحميلهم ما لا يطيقون ولا ببخسهم شيئا مما يعملون، وكل ما يعملونه محسوب في سجل لا يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها ﴿ وَلَا نُكَلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا وَلَدَيْنَا كِنَابُ يَنْطِقُ بِٱلْحَقُّ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّ

إنما يغفل الغافلون لأن قلوبهم في غمرة عن الحق، لم يمسسها نوره المحيي لانشغالها عنه، واندفاعها في التيه حتى تفيق على الهول، لتلقى العذاب الأليم، وتلقى معه التوبيخ والتحقير.

والعلة ليست في تكليفهم بما هو فوق الطاقة، إنما قلوبهم في غمرة، لا ترى الحق الذي جاء به القرآن، مندفعون في طريق آخر غير النهج الذي جاء به، إذ لهم أعمال من دونها هم لها عاملون $^{(1)}$ .

إن الناظر في النص لإدراك معناها يتوجب عليه الانتباه إلى ما قبله وبعده، لذا فالآية سيقت للتحريض على ما وصف به السابقون من فعل الطاعات المؤدي إلى نيل الخيرات، ببيان سهولته، وكونه غير خارج عن حد الوسع والطاقة، فإن لم يبلغوا في فعل الطاعات مراتب السابقين، فلا عليهم بعد أن يبذلوا طاقتهم ويستفرغوا وسعهم<sup>(٢)</sup>.

ومما جاء قبله نصوص تحمل صفات أربع هي: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ هُم مِّنْ خَشْيَةِ رَبِّهم مُّشْفِقُونَ ﴿ ۚ وَالَّذِينَ هُم بِاَيَاتِ رَبِّهِمْ يُوْمِنُونَ ﴿ ۚ وَالَّذِينَ هُم بِرَبِّهِمْ لَا يُشْرِكُونَ ﴿ وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَآءَاتُواْ

<sup>(</sup>١) ينظر: في ظلال القرآن: ٢٤٧٣/٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: أنوار التنزيل: ٩١/٤، والبحر المديد: ٥٨٤/٣، ومحاسن التأويل: ٢٩٤/٧.

فالأولى: دات على حصول الخوف الشديد الموجب للاحتراز عما لا ينبغي.

والثانية: دلت على قوة إيمانهم بآيات ربهم.

والثالثة: دلت على شدة إخلاصهم.

والرابعة: دلت على أن المستجمع لتلك الصفات يأتي بالطاعات مع الوجل والخوف من التقصير. وذلك هو نهاية مقامات الصديقين (١).

ثم أشار اليهم بقوله: ﴿أُولَكِيكَ يُسُرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَهُمْ لَمَا سَبِقُونَ ﴿ الْمؤمنون]، أي: يعطون العطاء وهم خائفون أن لا يتقبل منهم، لخوفهم أن يكونوا قد قصروا في القيام بشروط الإعطاء، وهذا من باب الإشفاق والاحتياط(٢).

فعن السيدة عائشة رضي الله عنها أنها قالت: (يا رسول الله الذين يؤتون ما آتوا وقلوبهم وجلة هو الذي يسرق ويزنى ويشرب الخمر، وهو يخاف الله؟ قال: «لا يا بنت الصديق، ولكنه الذي يصلى ويصوم ويتصدق وهو يخاف الله)(٢).

ثم إن هذه الجملة خبر عن قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ هُم مِّنْ خَشْيَةِ رَبِّهِم مُّشْفِقُونَ ﴾ وما عطف عليه، فاسم «إن»: أربع موصولات، وخبرها جملة ﴿أُولَئِبِكَ يُسُرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ ﴾، أي: أولئك الموصوفون بتلك الصفات يبادرون برغبة وسرعة إلى فعل الخيرات، وإلى الوصول إلى ما يرضى الله تعالى، وفيما يترتب عليها من فوز وفلاح سابقون لغيرهم (٤).

<sup>(</sup>١) ينظر: مفانيح الغيب: ٢٨٣/٢٣، والتفسير الواضح: ٦٣٢/٢، والتفسير المنير: ١٥/١٨.

<sup>(</sup>٢) ينظر: تفسير القرآن العظيم: ٥/٠٨٠.

<sup>(</sup>٣) سنن الترمذي، كتاب تفسير القرآن عن رسول الله ﷺ، باب سورة المؤمنون: ٥/٣١٧ (٣١٧٥)، وقال الألباني: صحيح.

<sup>(</sup>٤) ينظر: التفسير الوسيط للطنطاوي: ١٠/٥٥٠.

وعليه فهذه الأعمال ليست أمرا فوق الطاقة، وليست تكليفا فوق الاستطاعة، إنما هي الحساسية الناشئة من الشعور بالله والاتصال به ومراقبته في السر والعلن وهي في حدود الطاقة الإنسانية، حين يشرق فيها ذلك النور الوضيء (١).

ثم ختم سبحانه هذه الآيات الكريمة ببيان أنها صفات جليلة لم تكلف أصحابها فوق طاقتهم، فالإيمان الحق إذا خالطت بشاشته القلوب يجعلها لا تحس بالمشقة عند فعل الطاعات، وإنما يجعلها تحس بالرضا والسعادة والإقدام على فعل الخير بدون تردد(٢).

وأما صلة النص بما بعده وذلك من قوله تعالى: ﴿ بَلُ قُلُوبُهُمْ فِي غَمْرَةٍ مِّنْ هَاذَا وَلَمُمْ أَعُمَالُ مِن دُونِ ذَلِكَ هُمْ لَهَا عَمِلُونَ ﴿ اللهِ من اللهِ اللهُ اللهُ

وهكذا يعود المشهد مرة أخرى إلى الحديث عن أحوال الكافرين، فما ذكر مما سبق هي أوصاف المؤمنين الصادقين، أما الكافرون فقلوبهم في غمرة وجهالة وغفلة مما عليه المؤمنون من صفات حميدة، فالكافرون لهم أعمال سيئة كثيرة من دون ذلك مستمرون عليها، ومعتادون لفعلها مندفعون في ارتكابها بدون وعى أو تدبر (٤).

قال البغوي: (للكفار أعمال خبيثة من المعاصى، والخطايا محكومة عليهم من دون ذلك،... لا بد لهم من أن يعملوها فيدخلوا بها النار لما سبق لهم من الشقاوة هذا قول أكثر المفسرين)(٥).

<sup>(</sup>١) ينظر: في ظلال القرآن: ٢٤٧٣/٤.

<sup>(</sup>٢) ينظر: التفسير الوسيط للطنطاوي: ٥/١٠، وقبس من نور القرآن الكريم: ١٨٠/٨. ١٨١.

<sup>(</sup>٣) ينظر: المحرر الوجيز: ١٤٩/٤، والتفسير المنير: ٧٢/١٨.

<sup>(</sup>٤) ينظر: محاسن التأويل: ٧/٤٢٨، والتفسير الوسيط للطنطاوي: ١٠١٠٤.

<sup>(</sup>٥) معالم النتزيل: ٣٦٩/٣.

ومن عجائب قدرة الله تعالى أنه يحكم على عبده الكافر أنه سيعمل كذا، ومع ذلك لم يعاند أحد منهم، لأنه سبحانه لا يتحكم فيما يجريه علينا فحسب، وإنما في اختيار العبد ومراده، مع أن العبد حرّ في أن يفعل أو لا يفعل.

وهذه القضية واضحة مع أبي لهب فقد حُكم عليه أنه سيكون في النار، ولم يكن بمقدوره دخوله الإسلام فيكون الحكم فيه غير صحيح.

لكن هذا كلام الله وحكمه لا يرده ولا يخالفه أحد مهما كان أمره في يده وهو قادر على الاختيار، وهذا من إعجاز قدرة الله في فعله وعلى خلقه في أفعالهم (١).

يتضح من سابق النص ولاحقه أن العبد في بحبوبة التكليف على قدر طاقته وتوجهاته، فمن أراد طريق الصلاح فعليه بالاتصاف بصفاتهم السابقة، ومن جَانبها كان من الصنف الثاني وكل ذلك بمقدوره واختياره.

وعودة لذي بدء فإن الإيمان إذا استقر في قلب الإنسان حرك جوارحه للعمل والطاعة، وكلما قوي الإيمان قويت العبادات، وزادت الطاعات.

قال الطبري: (ولا نكلف نفسا إلا ما يسعَها ويصلح لها من العبادة، ولذلك كلَّفناها ما كلفناها من معرفة وحدانية الله، وشرعنا لها ما شرعنا من الشرائع، وعندنا كتاب أعمال الخلق بما عملوا من خير وشرّ، ينطق بالحقّ ويبين بالصدق عما عملوا من عمل في الدنيا، لا زيادة عليه ولا نقصان، ونحن موفو جميعهم أجورهم، المحسن منهم بإحسانه والمسيء بإساءته)(٢).

وقال النسفي: (إن الذي وصف به الصالحون غير خارج عن حد الوسع والطاقة، وكذلك كل ما كلفه عباده وهو رد على من جوز تكليف ما لا يطاق)<sup>(٣)</sup>.

<sup>(</sup>١) ينظر: الوسيط للواحدي: ٢٩٤/٣، ومفاتيح الغيب: ٢٨٥/٢٣، وتفسير الشعراوي: ١٠٠٧٦/١٦.

<sup>(</sup>٢) جامع البيان: ١٩/٨٤.

<sup>(</sup>٣) مدارك التنزيل: ٢/٢٧٦.



### وعليه فبالإمكان حصر المعنى بأمرين:

الأول: أن الله لا يكلف أحدا من الأعمال ما يتلف طاقة وسعه فيه، فلا يكلف الغني من الإعطاء ما يتلف به غناه، ولا يكلف كل حي من العمل ما يتلف به طاقته وحياته؛ وإنما أمره وكلفه بأمور يحتمل طاقتهم ذلك العمل والأمر؛ فدل ذلك أنه لم يرد به طاقة العمل وقدرته؛ ولكن طاقة الأحوال التي يجوز تقدمها عن الأحوال.

والثاني: لئلا يقولوا إنا لم نطق ما كُلفنا؛ لأنهم تركوا الأعمال التي أمروا بها، وكلفوا بأعمال مثل التي تركوها، وهي المعاصي التي عملوها، فما أمروا من الأعمال ليس يفوق التي عملوها، ولكن مثلها، فلا يكون لهم في ذلك احتجاج(١).

وهكذا أرشدنا جل في علاه إلى أن ما كلفوا به سهل يسير لا يخرج عن حد الوسع والطاقة، وأنه مهما قل فهو محفوظ عنده في كتاب لا يضل ولا ينسى، وهو لا يظلم أحدا من خلقه، بل يجزى بقدر العمل، وبما نطقت به الصحف على وجه الحق والعدل(٢).

ولعل أحدهم يدعي أن الطاقة في هذا العصر لم تسع هذه التكاليف، فالزمن تغير، والأعمال والمسؤوليات كثرت، إلى غير ذلك من هذه الأقوال التي يريد أصحابها التنصل من شرع الله.

والجواب: فما دام التكليف باقيا فالوسع باق، والحق سبحانه أعلم بوسع خلقه وطاقاتهم، لكن الواجب أولا أن ننظر إلى التكليف ثم نحكم على الوسع من التكليف، ولا نحكم على التكليف من الوسع.

<sup>(</sup>١) ينظر: تأويلات أهل السنة: ٧٨/٧، والكشاف: ١٩٣/٣.

<sup>(</sup>٢) ينظر: البحر المديد: ٣/٥٨٤، وتفسير المراغي: ١٨/١٨.

ثم إن الظلم بمكان منه جل في علاه لا يتصور، فالظلم نتيجة الحاجة للانتفاع بأثر الغير في الخير زيادة عما عنده، والحق هو المعطي، وهو الغني الذي لا حاجة له إلى أحد، فلا ظلم في التكليف ولا في استيفاء الثواب والعقاب(١).

قال القرطبي: (وأضاف ﴿وَلَدَيْنَاكِنَبُ ﴾ إلى نفسه لأن الملائكة كتبت فيه أعمال العباد بأمره، فهو ينطق بالحق، وفي هذا تهديد وتأييس من الحيف والظلم)(٢).

هذا فلا بد أن نعي هذه الحقيقة المهمة، وهي أن الله تعالى قدر التكاليف وجعلها في حدود وسع الإنسان وأمانته ومسؤوليته، فإذا وجد الإنسان ضيقاً في الوقت فهو من خلل في موازنته وبذله، لا في هذا النظام الرباني الذي قدره تقديراً، ولا في التكاليف التي أمر بها، وكيف لا يضطرب الميزان، ولا يضيق الوقت، حين يعكف الإنسان على أهوائه فيعطيها الوقت الأوسع، أو يمضي في سعيه للرزق يلهث ليل نهار، أو يؤثر الدنيا وزخرفها على الآخرة ونعيمها.

إن لكل مسلم دورا وواجبا ومسؤولية، وهنالك حد أدنى من المسؤوليات يشترك فيه المسلمون جميعاً، ثم تنمو المسؤوليات مع نمو الوسع والطاقة، حتى إذا أصبح منطلقاً من إيمانه وعمله ويقينه، فلا حق له إلا أن يعتبر قضيته الأكبر والأخطر في حياته، ثم تليها سائر القضايا حسب وزنها ومنزلتها في منهاج الله.

لذا فعلينا أن نعي هذا النهج ونتدبره ونمارسه بأمانة ووفاء، خُطة خاصة ليومنا وأسبوعنا، أو لشهرنا وسنتا، فنضعها على ضوء منهاج الله لا بأهوائنا وشهواتنا، وإنها لمسؤولية البيت والمعهد ومؤسسات الأمة، وهؤلاء كلهم مسؤولون عن إعداد المسلم وتدريبه على احترام الوقت وتنظيمه، ووضع نهجه وخطته لذلك.

<sup>(</sup>۱) ينظر: تفسير الشعراوي: ١٠٠٧٠/١٦ ١٠٠٧١.

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن: ١٣٤/١٢.

ومما يعضد ذلك ويشهد له ما ورد من قوله تعالى في موطن آخر إذ جاء التكليف في موطن المجازاة والثواب في جملة اعتراضية، للتنبيه على أن الجنة مع عظم محلها يوصل إليها بالعمل السهل من غير تحمل الصعب، وأن العمل الصالح الموصل إلى الجنة سهل غير صعب، فهو ليس شاقا ولا خارجا عن طاقة البشر، بل يسهل على كل إنسان فعله، متى توافر الإيمان، وتأيد بهدي القرآن، وذاك من قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمُواْ ٱلصَّلِحَتِ لَانُكِلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُسَعَهَا أَوُلَيْكِكَ أَصِّحَتُ ٱلجُنَّةِ هُمْ فِهَا خَلِدُونَ ﴿ وَالَّاسِ اللَّهُ الْعَرَافِ ] (۱).

قال ابن عطية: (هذه آية وعد مخبرة أن جميع المؤمنين هم أصحاب الجنة ولهم الخلد فيها، ثم اعترض أثناء القول بعقب الصفة، التي شرطها في المؤمنين باعتراض يخفف الشرط ويرجى في رحمة الله ويعلم أن دينه يسر وهذه الآية نص في أن الشريعة لا يتقرر من تكاليفها شيء لا يطاق)(٢).

وقال الرازي: (وإنما حسن وقوع هذا الكلام بين المبتدأ والخبر لأنه من جنس هذا الكلام، لأنه لما ذكر عملهم الصالح ذكر أن ذلك العمل في وسعهم غير خارج عن قدرتهم وفيه تنبيه للكفار على أن الجنة مع عظم محلها يوصل إليها بالعمل السهل من غير تحمل الصعب)(٣).

لذا فمنه يعلم أن فائدة هذا الإدماج الارتفاق بالمؤمنين، ليطمئن قلوبهم أن لا يطلبوا من الأعمال الصالحة بما يخرج عن الطاقة، حتى إذا لم يبلغوا إليه أيسوا من الجنة، بل يطلبون ما في وسعهم، فإن ذلك يرضي ربهم.

<sup>(</sup>١) ينظر: تفسير المراغى: ١٥٣/٨، والتفسير المنير: ٢٠٩/٨.

<sup>(</sup>٢) المحرر الوجيز: ٢/١٠٤، وينظر: الجواهر الحسان: ٣١/٣.

<sup>(</sup>٣) مفاتيح الغيب: ٢٤٢/١٤.



ودل قوله: ﴿أُوْلَكِمِكَ أَصْحَابُ ٱلْجَنَّةِ ﴾ على قصر ملازمة الجنة عليهم، دون غيرهم، ففيه تأبيس وتنبيه آخر للمشركين بحيث قويت نصية حرمانهم من الجنة ونعيمها (۱).

وهكذا يتضح ويكشف عن فضل الله ورحمته بعباده، وأن ما يكلفه المؤمنون من أعمال صالحة، هو مما تحتمله النفس، ويطيقه كل إنسان، إذا ما حقق إيمانه وإخلاصه لله، والعمل الصالح ليس المطلوب عملا على إطلاقه، وإنما هو مقدور بقدر كل نفس وما تحتمل، فالمريض غير المعافى، والأعمى غير المبصر، والمقيد غير المطلق، وهو بهذه الصفة قيد وارد على الإطلاق المفهوم من قوله تعالى: ﴿وَعَكُمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ ﴾ ليدلنا على وسع رحمته، وعظم فضله وكرمه (٢).

<sup>(</sup>١) ينظر: التحرير والتنوير: ١٣٠/٨.

<sup>(</sup>٢) ينظر: التفسير القرآني للقرآن: ٤٠٢/٤.



#### الخاتمة

لا بد لكل بداية نهاية، وفي بيانها أمور، ولقد تضمنت الآية الكريمة ملحظا متناسقا بتأصيل مفهومية التكليف ومآلاته وتكمن في أمور عدة أوجزها بما يأتى:

- 1. تأصيد الباب أمام الذين يحاولون أن يتحللوا من التزامات التكليف عليهم، والانفلات من الحكم، فالتكليف هو أمر الشارع الحكيم به «افعل» و «لا تفعل» وسبحانه لا يكلف الإنسان إلا إذا كان قادرا على أن يؤدي مطلوبات الشرع؛ لذلك أوضح سبحانه أنه يوفر للإنسان كل ماديات الحياة الأساسية، فهو حين يكلف الإنسان لا يكلفه شططا، ولكن هو الذي يضع نفسه في موضع الشطط.
- ٢. لابد أن نعي هذه الحقيقة المهمة وهي أن الله سبحانه وتعالى قدر الليل والنهار، وقدر التكاليف، وجعلها في حدود وسع الإنسان وأمانته ومسؤوليته، فإذا وجد الإنسان ضيقاً في الوقت فهو من خلل في موازنته وبذله، لا في هذا النظام الرباني الذي قدره الله تقديراً، ولا في التكاليف التى أمر بها.
- ٣. على المسلم أن يعي هذا النهج ويتدبره ويمارسه بأمانة ووفاء، وعليه أن يضع على ضوء منهاج الله وعلى ضوء واقعة خُطته الخاصة ليومه وأسبوعه، أو لشهره وسنته، فهي مسؤولية البيت والمعهد ومؤسسات الأمة، وكذلك الدعوة الإسلامية ودعاتها وجنودها، وهؤلاء كلهم مسؤولون عن إعداد المسلم وتدريبه على احترام الوقت وتنظيمه، ووضع نهجه وخطته لذلك.

- . الواقع أن الآية في سورة البقرة ليست ناسخة، وإنما هي موضحة، والله تعالى يغفر لمن يشاء ذنبه، بتوفيقه إلى التوبة والعمل الصالح الذي يمحو السيئة، ويعذب من يشاء، لمن لم يعمل خيرا فيكفر عنه سيئاته، ولم يتب إليه، والله على كل شيء أراده قدير.
- ٥. تبین أن كل تكلیف اقترن بجزائه، وأن كل امرئ سیجزی علی الخیر خیرا، وعلی الشر شرا. وما تضمنه النص الكریم هو نتیجة لما تضمنه النص السابق؛ لأن النص السابق أفاد أن ثمة تكلیفا، ولا ینتج التكلیف نتائجه إلا إذا كان ثمة جزاء؛ والنص السابق أیضا أفاد أن الله لا یكلف إلا بما یكون في القدرة من غیر إرهاق، بل بإرادة حرة ویسر لا عسر فیه. وذلك أساس للقیام بالتكلیف بإرادة حرة، ومقدرة غیر مرهقة؛ وذلك یوجب الجزاء العادل.
- 7. إن الخطأ والنسيان لا مؤاخذة عليهما؛ لأن الناسي والمخطئ لا إرادة لهما فيما فعلاه نسيانا أو خطأ، فثبت أن المؤاخذة على النسيان والخطأ مما جاءت به الشريعة وجرى عليه عرف الناس في معاملاتهم وقوانينهم، ولو لم يكن كل من الناسي والمخطئ مقصرا لما كان هذا، وكما جاز ذلك وحسن يجوز أن يؤاخذ الله الناس في الآخرة بكل ما يأتونه من المنكر ناسين تحريمه أو واقعين فيه خطأ، ولكنه تعالى علمنا أن ندعوه بألا يؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا، وذلك من فضله علينا وإحسانه في هدايتنا.
- ٧. إن الخواطر السانحة والوساوس العارضة وحديث النفس الذي لا يصل
  إلى درجة القصد الثابت والعزم الراسخ لا يدخل في مفهوم الآية.

- النفس والأهواء واستيلاء الضعف النفسي المستولى عليهم، والحال التغلب النفس والأهواء واستيلاء الضعف النفسي المستولى عليهم، والحال أمام أمر لا طاقة لهم به، فلا يجدون إلا وجه الله يبسطون أيديهم إليه أن يعينهم على أنفسهم، فيقوى من إيمانهم، ويشد من عزائمهم، في هذا الصراع الدائر في كيانهم، بين الإقدام على المعصية والإحجام عن مواقعتها، حتى ينتصروا على أنفسهم وينتهوا عما نهوا عنه.
- 9. من لم يعرف من الدعاء إلا حركة اللسان، مع بقائه على المخالفات، وتجافى السنن التي سنها الله، فهو بدعائه كالساخر من ربه، فهو لا يستحق منه إلا المقت والخذلان.
- ١٠. ينبغي للإنسان أن يتوسل في الدعاء بالوصف المناسب، ولهذا كان أكثر الأدعية في القرآن مصدرة بوصف الربوبية، وهي أدعية تصور حال المؤمنين مع ربهم؛ وإدراكهم لضعفهم وعجزهم، وحاجتهم إلى رحمته وعفوه، وإلى مدده وعونه؛ وإلصاق ظهورهم إلى ركنه، والتجائهم إلى كنفه، وانتسابهم إليه وتجردهم من كل من عداه؛ واستعدادهم للجهاد في سبيله واستمدادهم النصر منه، كل أولئك في نغمة وادعة واجفة تصور بإيقاعاتها وجيب القلب ورفرفة الروح، فكأنما نحن أمام مشهد الدعاء، وصفوف المؤمنين قائمة تردده في خشوع؛ عقب إعلان حقيقة التكاليف وحقيقة الجزاء.

- 11. التاويح بالوثيقة الربانية التي يستمسكون بها، وهي إحساسهم بأن الله مولاهم ومعينهم وناصرهم وممدهم بفضله، وقد طلبوا منه النصرة الدائمة، فيجب على الإنسان اللجوء إلى الله عز وجل في النصرة على القوم الكافرين.
- 11. التحريض على تحصيل ما وصف به الصالحين من فعل الطاعات المؤدي إلى نيل الخيرات ببيان سهولته، وأنه غير خارج عن حد الوسع والطاقة، وأن ميزان قبول الأعمال: الإيمان والرجاء والخوف والإخلاص وأداء الواجبات مع الاجتهاد في إيفائها حقها.

### المصادر

- 1. أحكام القرآن، أبو الحسن علي بن محمد بن علي المعروف بالكيا الهراسي الشافعي (ت٤٠٥هـ)، تحقيق: صفوان عدنان الداودي، دار القلم، الدار الشامية، دمشق، بيروت، ط١، ١٤١٢هـ.
- ۲. أحكام القرآن، أبو بكر أحمد بن علي الرازي الجصاص الحنفي (ت٣٧٠هـ)،
  تحقيق: عبد السلام محمد علي شاهين، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١،
  ١٤١ه-١٩٩٤م.
- ٣. أنوار التنزيل وأسرار التأويل، أبو سعيد ناصر الدين عبد الله بن عمر البيضاوي (ت٦٨٥هـ)، تحقيق: محمد عبد الرحمن المرعشلي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط١، ١٤١٨ه.
- ٤. البحر المحيط في التفسير، أبو حيان محمد بن يوسف الأندلسي
  (ت٥٤٧ه)، تحقيق: صدقى محمد جميل، دار الفكر، بيروت، ١٤٢٠هـ.
- البحر المديد في تفسير القرآن المجيد، أبو العباس أحمد بن محمد بن المهدي بن عجيبة (ت١٢٢٤هـ)، تحقيق: أحمد عبد الله القرشي رسلان، الدكتور حسن عباس زكي، القاهرة، ١٤١٩هـ.
- ٦. تأويلات أهل السنة، أبو منصور محمد بن محمد بن محمود الماتريدي (ت٣٣٣هـ)، تحقيق: الدكتور مجدي باسلوم، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ٢٠٠٦هـ-٢٠٠٥م.
- التحرير والتنوير، محمد الطاهر بن محمد بن محمد الطاهر بن عاشور
  التونسى (ت١٣٩٣هـ)، الدار التونسية للنشر، تونس، ١٩٨٤هـ.
- ٨. تفسير الشعراوي، محمد متولي الشعراوي (ت١٤١٨هـ)، مطابع أخبار اليوم،
  ١٩٩٧م.

- و. تفسير القرآن العظيم لابن أبي حاتم، أبو محمد عبد الرحمن بن محمد بن إدريس، الرازي ابن أبي حاتم (٣٢٧هـ)، تحقيق: أسعد محمد الطيب، مكتبة نزار مصطفى الباز، المملكة العربية، ط٣، ١٤١٩هـ.
- ۱۰. تفسير القرآن العظيم، أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير الدمشقي (ت٤٧٧هـ)، تحقيق: سامي بن محمد سلامة، دار طيبة للنشر والتوزيع، ط٢، ١٤٢٠هـ-١٩٩٩م.
- 11. تفسير القرآن، أبو المظفر منصور بن محمد بن عبد الجبار السمعاني (ت٤٨٩هـ)، تحقيق: ياسر بن إبراهيم وغنيم بن عباس بن غنيم، دار الوطن، الرياض، ط١، ١٤١٨هـ-١٩٩٧م.
- 11. التفسير القرآني للقرآن، عبد الكريم يونس الخطيب (ت بعد ١٣٩٠هـ)، دار الفكر العربي، القاهرة.
- 17. تفسير المراغي، أحمد بن مصطفى المراغي (ت١٣٧١هـ)، مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، ط١، ١٣٦٥هـ-١٩٤٦م.
- ١٤. تفسير المنار، محمد رشيد بن علي رضا القلموني الحسيني (ت١٣٥٤هـ)،
  الهيئة المصرية العامة للكتاب، ١٩٩٠م.
- 10. التفسير المنير في العقيدة والشريعة والمنهج، الدكتور وهبة بن مصطفى الزحيلي، دار الفكر المعاصر، دمشق، ط٢، ١٤١٨ه.
- 11. التفسير الواضح، محمد محمود الحجازي، دار الجيل الجديد، بيروت، ط١٠١، ١٤١٣هـ.
- 11. التفسير الوسيط للقرآن الكريم، محمد سيد طنطاوي، دار نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، ط1، ١٩٩٧م.

- 1. الله الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله السعدي (ت١٣٧٦هـ)، تحقيق: عبد الرحمن بن معلا اللويحق، مؤسسة الرسالة، ط١، ١٤٢٠هـ-٢٠٠٠م.
- ۱۹.جامع البيان في تأويل القرآن، أبو جعفر محمد بن جرير الطبري (ت۳۱۰هـ)، تحقيق: أحمد محمد شاكر، مؤسسة الرسالة، ط۱، ۱٤۲۰هـ-
- ٢. الجامع المسند الصحيح المختصر من أمور رسول الله و وسننه وأيامه، أبو عبدالله محمد بن إسماعيل البخاري الجعفي، تحقيق: محمد زهير بن ناصر الناصر، دار طوق النجاة، ط١، ١٤٢٢هـ.
- 17. الجامع لأحكام القرآن، أبو عبد الله شمس الدين محمد بن أحمد بن أبي بكر القرطبي (ت ٦٧١هـ)، تحقيق: أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش، دار الكتب المصرية، القاهرة، ط٢، ١٣٨٤هـ-١٩٦٤م.
- ۱۲۲.الجواهر الحسان في تفسير القرآن، أبو زيد عبد الرحمن بن محمد بن مخلوف الثعالبي (ت٥٨٥ه)، تحقيق: الشيخ محمد علي معوض والشيخ عادل أحمد عبد الموجود، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط١، ١٤١٨ه.
- 77. الحضارة الإسلامية أسسها ووسائلها وصور من تطبيقات المسلمين لها ولمحات من تأثيرها في سائر الأمم، عبد الرحمن بن حسن حَبَنَّكَة الميداني الدمشقى (ت ١٤٢٥هـ)، دار القلم، دمشق، ط١، ١٤١٨هـ ١٩٩٨م.
- 37.زاد المسير في علم التفسير، أبو الفرج جمال الدين عبد الرحمن بن علي بن محمد الجوزي (ت٩٧٥هـ)، تحقيق: عبد الرزاق المهدي، دار الكتاب العربي، بيروت، ط١٤٢٢هـ.

- ٠٢٠.زهرة التفاسير، محمد بن أحمد بن مصطفى المعروف بأبي زهرة (ت١٣٩٤هـ)، دار الفكر العربي.
- ٢٦. سنن الترمذي، لمحمد بن عيسى الترمذي، تحقيق: أحمد محمد شاكر وآخرون، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- ۲۷.فتحُ البيان في مقاصد القرآن، أبو الطيب محمد صديق خان بن حسن بن علي القِنَّوجي (ت١٣٠٧هـ)، عني بطبعه وقدّم له وراجعه: عَبد الله بن إبراهيم الأنصاري، المكتبة العصريَّة للطباعة والنَّشْر، بَيروت، ١٤١٢هـ إبراهيم ١٨٤٥م.
- ۲۸. فتح القدير، محمد بن علي بن محمد بن عبد الله الشوكاني (ت ١٢٥٠ه)، دار ابن كثير، دار الكلم الطيب، دمشق، بيروت، ط١، ٤١٤ه.
- 79. في ظلال القرآن، سيد قطب إبراهيم حسين الشاربي (ت١٣٨٥هـ)، دار الشروق، بيروت، القاهرة، ط١١، ١٤١٢هـ.
- .٣٠.قبس من نور القرآن الكريم، محمد علي الصابوني، دار السلام، القاهرة، ط٤، ١٩٩٧هـ العاهرة،
- ٣١. الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، أبو القاسم جار الله محمود بن عمرو بن أحمد، الزمخشري (ت٥٣٨ه)، دار الكتاب العربي، بيروت، ط٣، ١٤٠٧ه.
- ٣٢.الكشف والبيان عن تفسير القرآن، أبو إسحاق أحمد بن محمد الثعلبي، (ت٤٢٧ه)، تحقيق: الإمام أبي محمد بن عاشور، مراجعة وتدقيق: الأستاذ نظير الساعدي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط١، ١٤٢٢هـ نظير الساعدي، دار مراجعة التراث العربي، بيروت، ط١، ٢٠٠٢م.

- ٣٣. لباب التأويل في معاني التنزيل،، أبو الحسن علاء الدين علي بن محمد المعروف بالخازن (ت٤١٥)، تحقيق: تصحيح محمد علي شاهين، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٥ه.
- 3٣. اللباب في علوم الكتاب، أبو حفص سراج الدين عمر بن علي بن عادل الحنبلي الدمشقي (ت٥٧٥ه)، تحقيق: الشيخ عادل أحمد عبد الموجود والشيخ علي محمد معوض، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٩هـ ١٩٩٨م.
- ٣٥. مجموع الفتاوى، أبو العباس تقي الدين أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحراني (ت٧٢٨هـ)، تحقيق: عبد الرحمن بن محمد بن قاسم، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، المدينة النبوية، المملكة العربية السعودية، 1817هـ-1990م.
- ٣٦.محاسن التأويل، محمد جمال الدين بن محمد سعيد القاسمي (ت١٣٣٢هـ)، تحقيق: محمد باسل عيون السود، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٨ه.
- ٣٧. المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، أبو محمد عبد الحق بن غالب المعروف بابن عطية الأندلسي المحاربي (ت٥٤٢ه)، تحقيق: عبد السلام عبد الشافى محمد، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤٢٢ه.
- ٣٨.مدارك النتزيل وحقائق التأويل، أبو البركات عبد الله بن أحمد النسفي (ت٧١٠ه)، حققه وخرج أحاديثه: يوسف علي بديوي، دار الكلم الطيب، بيروت، ط١، ١٤١٩هـ ١٩٩٨م.

- ٣٩. المسند الصحيح المختصر بنقل العدل عن العدل إلى رسول الله هي، أبو الحسن مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري (ت٢٦٦هـ)، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقى، دار إحياء التراث العربى، بيروت.
- ٤ . معالم التنزيل في تفسير القرآن، أبو محمد الحسين بن مسعود بن محمد بن الفراء البغوي (ت ١ ٥ هـ)، تحقيق: عبد الرزاق المهدي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط١، ١٤٢٠هـ.
- ٤١. معاني القرآن، أبو جعفر النحاس أحمد بن محمد (ت٣٣٨ه)، تحقيق: محمد على الصابوني، جامعة أم القرى، مكة المكرمة، ط١، ٩٠٩ه.
- التيمي الخيب، أبو عبد الله فخر الدين محمد بن عمر بن الحسن التيمي الرازي (ت٢٠٦هـ)، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط٣، ١٤٢٠هـ.
- 27. المفردات في غريب القرآن، أبو القاسم الحسين بن محمد المعروف بالراغب الأصفهاني (ت٥٠٢ه). تحقيق: موسى محمد علي وعزة عبد عطية، دار الكتب العلمية، بيروت، ط٢، ٥٠٢ه.
- 33. الناسخ والمنسوخ، أبو جعفر النَّمَّاس أحمد بن محمد المرادي النحوي (ت٣٣٨هـ)، تحقيق: الدكتور محمد عبد السلام محمد، مكتبة الفلاح، الكويت، ط١، ١٤٠٨ه.
- ٤٥.نظم الدرر في تتاسب الآيات والسور، إبراهيم بن عمر بن حسن البقاعي (ت٥٨٠هـ)، تحقيق: عبد الرزاق غالب المهدي، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٥هـ-١٩٩٥م.

- 13. النكت والعيون، أبو الحسن علي بن محمد بن محمد، الشهير بالماوردي (ت٠٥٥ه)، تحقيق: السيد ابن عبد المقصود بن عبد الرحيم، دار الكتب العلمية، بيروت.
- 12. الوسيط في تفسير القرآن المجيد، أبو الحسن علي بن أحمد الواحدي (ت٤٦٨ه)، تحقيق وتعليق: الشيخ عادل أحمد عبد الموجود، الشيخ علي محمد معوض، وآخرون، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٥هـ ١٩٩٤م.

